
 

Appunti di una giornata di speranza 

 

 

 
 



 2 

 
“Un segno grandioso apparve nel cielo: una donna vestita di sole, con la luna 
sotto i suoi piedi e, sul capo, una corona di dodici stelle. Era incinta, e gridava 
per le doglie e il travaglio del parto...”  

Ap 12,1-2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

INTRODUZIONE 
DON GIULIO GALLERANI, parroco di Rastignano 

 

 

 

Vorrei darvi il benvenuto: non io, ma, anche per chi viene da 

fuori diocesi -non solo Modena, anche Perugia, anche da fuori 

Italia, dalla Svizzera- il benvenuto non lo deve dare il parroco, 

ma lo dà il Vescovo. È arrivata stamattina una paginetta del 

nostro Vescovo Matteo, che tra l'altro ha fatto una rivelazione che 

io non sapevo: ha due fratelli nati in Cielo, e lo racconta nella lettera 

che ora mi appresto a leggervi: 

 

 
Carissimi, 

desidero inviarvi il mio saluto e unirmi alla vostra preghiera. Saluto il caro don 

Giulio e ognuno di voi. Siete insieme a Maria, in quel grembo di vita nuova 



 4 

che è il nostro Santuario di san Luca, faro di misericordia che protegge e orienta. 

Portate nel cuore una sofferenza. Quanto è vero che la vita si sente e chi la 

genera ha con essa un rapporto tutto particolare, intimo, vero. “Il Signore dal 

seno materno mi ha chiamato, fino dal grembo di mia madre ha pronunciato il 

mio nome”, annuncia il Profeta Isaia (Is 49, 1). Il Signore che non perde 

neanche un capello del nostro capo, che ci “tesse” nel seno di nostra madre (Ps 

139,13 ), non perde nulla della vita. Ricordo con quanto dolore mia mamma 

parlava dei due aborti spontanei che ebbe tra un figlio e un altro. La sofferenza, 

a distanza di anni, era fortissima, indicibile. Qualcuno tra voi ha potuto 

accogliere la vita, anche se brevemente, perché questa illuminasse il mistero 

sempre inquietante e di dolore che è la fragilità e la morte. È un percorso 

doloroso; eppure, solo affrontare le difficoltà, accompagnandole sempre 

nell’amore di Dio e della comunità, custodendo sempre la vita, ci permette di 

comprendere come questa non si perda, ma è custodita dal suo Autore. Solo 

l’amore vince la morte. 

Stiamo concludendo l'anno giubilare della speranza. È il Signore che non 

elargisce facili rassicurazioni o illusioni, ma accende solo la speranza con la sua 

presenza. Il Natale è proprio la sua speranza per il mondo e perché ogni morte 

sia illuminata dal suo amore. Lui è la speranza che fa ardere il cuore nel petto. 

Non è solo il mistero della vita: è il mistero di Dio che si fa vita, presenza 

perché lo possiamo riconoscere accogliere. Sia un Natale di speranza e di scelta. 

In un mondo tanto violento, dissennato, che disprezza la vita e non sa 

custodirla, tanto da sopprimerla o da alzare le mani contro Abele nostro 

fratello, il Natale di Dio ci consola e riempie di luce. Sapete, nelle icone 

bizantine il bambino Gesù a Betlemme, non è raffigurato nella mangiatoia ma 

deposto nel sepolcro: nasce perché sia vinta la morte e perché la sua presenza 

spalanchi tutti i sepolcri. Ci domandiamo sempre: cosa sarà di noi dopo la 

morte? “Quanto adesso viviamo nella speranza, allora lo vedremo nella realtà. 

Sant’Agostino in proposito scriveva: «Quando mi sarò unito a te con tutto me 

stesso, non esisterà per me dolore e pena dovunque. Sarà vera vita la mia vita, 

tutta piena di te». Cosa caratterizzerà dunque tale pienezza di comunione? 

L’essere felici. La felicità è la vocazione dell’essere umano, un traguardo che 

riguarda tutti” (SnC 21). 



 5 

Maria, Madre della speranza, vi protegga. È la Stella Maris, nelle burrascose 

vicende della vita, viene in nostro aiuto, ci sorregge e ci invita ad avere fiducia e 

a continuare a sperare.  

Dio vi benedica e vi protegga. + Matteo 

 

Grazie quindi per essere venuti. 

Oggi è un giorno speciale, il 18 dicembre, antica festa della 

Madonna del Parto, dell'Attesa o della Speranza: un giorno 

all'anno la Chiesa contempla la vita nascente, questo è il 

giorno in cui la Chiesa contempla la gravidanza.  

Perché siamo qua? Cosa ci ha condotto a stare oggi insieme? 

Innanzitutto, un'amicizia: -ogni tanto trovarsi tra amici è una cosa 

bella, no?- E penso che lo stare insieme sia fecondo. Siamo quindi 

qui per amicizia e per arricchirci sulla vita nascente…E poi 

per celebrare il Giubileo dei bambini nati in Cielo: anche loro 

hanno diritto ad un Giubileo a loro dedicato, e, visto che recarci in 

Vaticano sarebbe un po' complicato, e abbiamo un Santuario 

giubilare bellissimo che è  San Luca, lo facciamo lì. Adorazione, 

Messa e preghiere per l'Indulgenza per i nostri bambini. Nella 

mattina, invece, condivideremo una serie di testimonianze sulla vita 

nascente, da parte di chi ha avuto a che fare con essa, l’ha incontrata 

e conosciuta.  

Se vi ho chiamati qui oggi, la colpa è di alcuni bambini nati in 

Cielo. Quest'estate in una settimana Giuseppe Benedetto, Maria 

Chiara e Piuma sono venuti qui a Rastignano per incontrarci: come 

parroco sono stato quasi travolto dalle lacrime di queste mamme, 

ma anche dalla speranza, dalla gioia, insomma, momenti 

intensissimi…Tanto che mi sono chiesto: “Perché non provare ad 

aiutare tutti i parroci ad affrontare queste situazioni?”  

Spesso, infatti, noi sacerdoti non sappiamo come muoverci, a 

chi rivolgerci, cosa dire e cosa si potrebbe fare per aiutare questi 

genitori. Ho pensato quindi di scrivere due righe, una specie di 



 6 

lettera, qualcosa di molto concreto, una lettera rivolta a tutti i 

parroci, una proposta “aperta” sulla vita nascente. Questo incontro 

odierno non è certo un convegno scientifico (ADVM già li ha fatti, 

e usciranno a breve gli atti), ma credo sia importante cominciare a 

ideare insieme una specie di bozza di Pastorale della Vita Nascente: 

è proprio l’ora di farlo! 

Sapete perché?  Il calcolo degli aborti dice che i bambini non 

nati sono tre -quattro volte quelli che nascono: noi siamo una 

piccola minoranza, la grande maggioranza dell'umanità vive 

in terra solo nel grembo materno... e se è così come Chiesa 

non possiamo non fare nulla per loro! Desideriamo quindi 

abbozzare una pastorale “0-9 mesi”, anche sulla base delle 

testimonianze di oggi: vorremmo creare uno strumento da dare in 

mano a tutti i parroci, perché la vita nascente si vive nelle 

parrocchie e nelle parrocchie va difesa, curata e amata…Non 

possiamo non accompagnare una mamma che rimane incinta, una 

mamma che perde un bambino, non possiamo... perché la vita 

nascente è veramente un tempo di grazia! 

 Ed è questa Grazia racchiusa nella Vita Nascente che 

vogliamo stamattina insieme scoprire, contemplare e celebrare.... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 7 

1. CONTRIBUTI 
 

1.1. PADRE SERAFINO TOGNETTI, monaco della CFD 

IL RAPPORTO  

CON I BAMBINI NATI IN CIELO 

 

Mi è stato chiesto di dire una parola sulla necessità e 

l’importanza dei bambini  che vengono concepiti nel grembo 

materno, ma che non vediamo, perché muoiono all’interno del 

grembo stesso. La loro grande importanza consiste proprio nella 

loro invisibilità: sembrerebbe un elemento negativo (se non vedi 

qualcuno, come fai a conoscerlo?). In realtà, non vediamo neanche 

nostro Signore Gesù Cristo, e neppure la Vergine Maria o i Santi 

del Cielo, e pensiamo a quante sono le persone che vivono in 

Paradiso, già nella vita eterna…Noi non li vediamo, ma il non 

vederli non li rende meno reali! Noi qui, indottrinati o 

comunque dipendenti da un certo materialismo, tendiamo a 

credere solo a quello che si vede e che si tocca -che è 

un’infinitesima parte del reale.  

Dunque, i bambini che vengono concepiti nel grembo 

materno, ma che poi non nascono, sono reali, e nella realtà 

hanno un corpo, una intelligenza, una vita eterna: hanno vissuto 

poco in questo modo visibile, ma hanno una perfetta e piena 

consistenza. Il fatto che noi li dimentichiamo, il fatto che non li 

abbiamo mai visti (pensiamo ai bambini che muoiono dopo 

pochissimi giorni dal concepimento) non li rende meno reali: 

chiedete ad una mamma che ha perso il figlio, e vi racconterà subito 

la sua percezione, il suo dolore.  

Avete dunque fatto benissimo ad aprire questo grande filone, e 

noi ci chiediamo: “Che rapporto possiamo avere con questi 

bambini che muoiono per aborto (spontaneo o procurato)”? 



 8 

Innanzitutto, cominciamo con l’affermare che abbiamo un 

rapporto, un rapporto vero: si tratta di persone che nella loro 

essenza hanno la capacità di poter offrire la loro vita. “Ma come 

fanno”?, vi chiederete.  

Ricordiamo che il 28 dicembre la Chiesa festeggia i Santi Martiri 

Innocenti: si tratta di bambini piccoli (dai due mesi ai due anni di 

vita circa), bambini che erano già nati, ma in una età tale in cui non 

possedevano capacità di ragionare pienamente. Erode, detto “il 

sanguinario”, mandò ad uccidere tutti i bambini nati di pochi mesi, 

perché egli pensava che tra  di loro vi fosse Colui che chiamavano 

il Messia. Questi bambini non sapevano niente né di Gesù, né di 

Erode, né del Messia: vennero brutalmente e violentemente 

strappati dalle mani dei genitori, e uccisi. Questi bambini sono stati 

canonizzati dalla Chiesa come martiri: ora voi sapete che il martire, 

in generale, è colui che muore in “odium fidei”, proclamando il 

Nome di Cristo. Qui non c’è né odium fidei, né la proclamazione 

del Nome di Cristo: c’è  da parte di Erode un odio, ma non verso 

Dio conosciuto come tale, diciamo piuttosto che c’era da parte sua 

il desiderio di mantenere il potere. Per quanto riguarda invece i 

bambini che vengono abortiti in modo voluto, possiamo parlare di 

“odium vitae”, odio verso la vita, disprezzo della vita. Lasciamo 

stare la responsabilità: questa la conosce nostro Signore. C’è, 

intendiamoci, la responsabilità da parte degli uomini, ma la 

valutazione di essa la rimettiamo nelle mani del Signore: di fatto è 

un odio satanico contro l’esistenza.  Il bambino la subisce, e lo 

percepiamo anche dal fatto che esiste il grido degli innocenti, 

testimoniato e pure filmato nel grembo materno: sembra proprio 

che il bambino si accorga di tutto. Anche il bambino che muore di 

morte naturale dentro il grembo materno, ha, come persona, la 

qualità e la possibilità, questo lo crediamo, di relazionarsi con Dio, 

e quindi di avere una vita in Dio e quindi un rapporto con i genitori.  



 9 

Tutti questi bambini non sono inattivi, come non li sono i 

Santi del Paradiso: sono in unione e in comunione con la 

Chiesa purgante e con la Chiesa militante -perché la Chiesa 

è una sola, un Corpo solo. Don Giulio ha scritto nel suo libretto 

“La via nascosta dei Bambini nati in Cielo” quella sua percezione e 

intuizione riguardo a questi bambini, per cui essi, concepiti, vivi, 

persone invisibili, in realtà vivono una presenza, nel mistero della 

Chiesa, nel Corpo globale, di grande importanza: sono nostri e 

vostri figli, sono stati concepiti, non è senza un senso la loro 

esistenza, non si dimenticano dei genitori, di noi, e combattono la 

nostra stessa battaglia. La vita va quindi valorizzata e vissuta fin dal 

primo istante del concepimento, perché è nata una persona: che 

rimanga invisibile, non toglie importanza alla sua presenza. 

Quella persona è e rimane in rapporto con noi, nella misura che è 

permessa dal Signore: con i genitori e con noi. È una persona viva, 

che intercede, che agisce -se è nella pienezza della Verità di Cristo- 

anche nei confronti del mondo, con una offerta di sé, e quindi con 

un valore aggiunto alla Santa Chiesa di Dio. Si tratta di un 

grandissimo numero ed esercito di persone bambine che vivono in 

comunione con tutto il resto della Chiesa: la nostra Chiesa visibile, 

che però è solo un “budellino”, una piccolissima parte rispetto alla 

sterminata presenza in Paradiso, in Cielo, in Cristo.  

Ecco perché dobbiamo aprire questo fronte e questo filone: 

anche noi un domani vivremo quella vita, speriamo nella salvezza 

eterna, e quindi vivere una comunione profonda con loro diventa 

un fatto teologico, anche mistico e spirituale. Noi siamo chiamati 

ad essere di lassù. Diceva Don Divo Barsotti, riguardo alla vita 

terrana: “Ovunque io sia, mi sento in esilio”. La nostra vera patria 

è nei Cieli, e questo lo dice San Paolo nelle sue Lettere. Noi qui 

siamo di rapido passaggio: poche ore, pichi giorni, anni e fossero 

pure cent’anni, comunque è un nulla…Formiamo con questi bimbi 

un corpo solo. 



 10 

1.2. MONS. GIORGIO SGUBBI, teologo 

LO STATUTO FILOSOFICO E TEOLOGICO  
DELLA VITA PRENATALE 

 

 
 

Mi limiterò ad alcuni punti essenziali, che possano offrirci una 

sufficiente luce per affrontare in modo adeguato, secondo verità, il 

tema che caratterizza questa giornata. Una osservazione, 

innanzitutto: Madre Chiesa ha sempre circondato i bambini di 

grande attenzione, oserei dire anche di grande venerazione, 

non solo perché vede in essi l’immagine e l’orizzonte 

dell’innocenza, ma anche perché il bambino (e non dimentichiamo 

che Gesù ha legato a un diventare come loro la possibilità di fare 

esperienza del Regno dei Cieli) è l’evidenza di una persona che 

cresce grazie alla cura e alla dedizione di un “altro”: il 

bambino è bisognoso di tutto, e se non riceve dagli adulti ciò di cui 

ha bisogno, non cresce. Invitandoci a guardare ai bambini, a 

considerarli come centrali in una prospettiva di fede, è come se 

Dio ci dicesse: “Voi siete il bene che io vi voglio”, e quindi 

crescerete nella misura in cui accoglierete la mia dedizione, 

il mio donarmi a voi. Questo è il primo elemento. 

 

 Vorrei richiamare brevemente una parola cara a Papa 

Benedetto XVI: passività. Non significa inerzia, o rinuncia ad ogni 



 11 

forma di attività per essere soltanto oggetto dell’iniziativa di un 

altro. Passività, che è sinonimo anche di “età del bambino”, 

significa accoglienza, significa che, prima di essere un adulto 

responsabile, sono un figlio che si lascia crescere: Un po’ 

come accade nella Chiesa: qualunque sia la funzione e il compito 

che in essa svolgiamo, sempre dobbiamo essere figli. Allora, viene 

in mente un bellissimo brano di S. Ambrogio, dove, pensando 

all’incontro di Maria Santissima con la cugina Elisabetta, il dottore 

della Chiesa e Vescovo di Milano scrive: “Elisabetta riconosce 

Maria, ma Giovanni riconosce Cristo” -e per questo danza, perché 

riconosce nella venuta di Dio la gioia e il compimento del suo 

essere uomo.  

Una prima domanda: potrebbe Madre Chiesa indicarci e 

raccomandarci dei bambini? Potrebbe, in fedeltà al dettato 

evangelico, presentarci il bambino come attesa di Dio, relazione a 

Dio? Prima di tutto il bambino è relazione: nulla sarebbe vero, di 

quanto viene detto dei bimbi, se questi non venissero intesi prima 

di tutto come intesa, relazione, compimento. Coloro che negano 

che i bambini abbiano la natura di una persona, e di conseguenza, 

coloro che ne negano una qualunque, dimensione o funzione 

liturgica, si fondano a mio avvisto su una grossolana 

confusione, quella tra apparire delle capacità e possesso delle 

capacità. Ricordiamo un’espressione cristallina, molto lapidaria, di 

Tertulliano: “E’ già uomo colui che lo sarà”. È chiaro che un 

bambino, un embrione (anche se i neonatologi stanno rivedendo 

questa acquisizione data per scontata per lungo tempo), non 

mostra e non manifesta capacità come autocoscienza, relazione, 

parola… Ma ciò non significa che non ci siano! Sono tutte capacità 

fondate sulla natura. E’ la scienza stessa a dirci oggi che il 

patrimonio genetico è già tutto compiuto nel primo istante di 

concepimento della vita: di lì in avanti, si tratta non di modifica 

della natura, ma di sviluppo della natura, quindi tutte quelle capacità 



 12 

sono già tutte presenti anche se necessitano di tempo, di storia, di 

anni, onde potersi manifestare.  Madre Chiesa, puntando sul 

bambino nella sua dignità metafisica, cioè, considerando 

CHI è la sua natura, la sua essenza, ha precorso la scienza: 

ha sempre riconosciuto che “è già uomo colui che lo sarà”. 

C’è una natura che rimane tale indipendentemente dalle 

manifestazioni della sua presenza. 

 

Infine: se Madre Chiesa ha canonizzato i Santi Innocenti, 

affidandoceli non solo come esempi, ma anche come intercessori, 

tutto ciò non può che avere un significato. Ogni istante della vita 

umana  è un istante di relazione a Dio Creatore e a tutti coloro che 

ne condividono la stessa natura. A noi sfugge come un bambino, 

come un embrione, come un feto possano avere questo accesso a 

Dio. Dio stesso per vie a Lui solo note può raggiungerli, ma il fatto 

che abbiamo canonizzato i Santi Innocenti, e quindi avendoli come 

intercessori nella Liturgia, ci viene detta questa grande verità: 

l’uomo è sempre relazione, l’uomo può essere sempre 

preghiera, l’uomo può essere sempre intercessione, anche 

quando è un semplice bambino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 13 

1. 3. PROF. FRANCESCO AGNOLI, storico 

LA FILOSOFIA DELLA NASCITA 
 

 
 

Qualche parola sulla filosofia della nascita, che viene spontanea 

assistendo ad esempio ad un parto. Io ricordo la nascita della mia 

prima figlia, e ricordo la lunga attesa di nove mesi: la mamma che 

vive momenti di stanchezza e debolezza, il padre che piano piano 

deve cercare di sostenerla, di esserci., la relazione tra i due che 

cambia, che diventa sempre più intima, sempre più un “noi”, 

qualcosa che guarda verso il futuro e il servizio…Poi, il momento 

crudo, duro, molto doloroso del travaglio e del parto; quella croce, 

quella sofferenza, (ricordo che mia moglie diceva: “Sembra di 

essere all’inferno!”) e immediatamente dopo una gioia 

straordinaria, una resurrezione, ed era sempre mia moglie a dire, 

con la bimba in braccio: “Mi sento in Paradiso!”.  

Croce e risurrezione, sofferenza, travaglio, fatica, attesa, e poi 

l’avvento finalmente di questa grande novità: esce un bambino, una 

vita nuova, una persona che non è mai esistita nella storia 

dell’umanità…Esce un miracolo, qualcosa di assolutamente 

unico e straordinario, che non è mai esistito prima.  

Che cosa ci dice la nascita? Non soltanto attraverso la Sua vita, 

Cristo ci mostra qual è la strada, ma ce la mostra anche attraverso 

la nostra esperienza, l’esperienza di tutti i giorni; passiamo 



 14 

attraverso il dolore, sperimentiamo la sofferenza, a volte 

anche una morte, per poi rinascere.  

Ogni mattina, del resto, rinasciamo al giorno, e ogni mattina ci 

viene data una duplice possibilità: affrontare la vita in modo 

speranzoso, fiducioso, oppure preferire, in qualche modo, un 

ritirarsi dalla vita. Mi viene in mente Vasco Rossi quando canta, in 

un’occasione, “voglio stare spento”: un uomo che quasi vorrebbe 

“dis-nascere”, morire, mentre in un’atra occasione canta: “Vado al 

massimo”, quando esprime la gioia di vivere. Vogliamo nascere del 

tutto, vogliamo in altri moneti quasi annullarci.  

Nella storia del pensiero le filosofie del dis-nascere, 

dell’annullamento, sono le filosofie antiche, sono quelle pagane, 

che spesso mettono in luce la fatica dell’esistenza, il suo non senso: 

siamo nati per morire, siamo nati per soffrire. Così, anche le 

filosofie orientali sono filosofie del dis-nascere, perché in fondo, se 

amare è anche soffrire, vivere è soffrire, nascere è soffrire…Tanto 

meglio ritirarsi dall’esistenza, come il Buddha, in una condizione di 

atarassia, apatia, “aponia” come dicevano i greci. Pensiamo alla 

differenza che passa tra il Buddha seduto, con i muscoli 

immobili, il volto disteso, che non pensa, non riflette, non 

ama, e che ha lasciato persino la moglie e il figlio senza salutarli 

neanche, per non dover affrontare, insieme all’amore, la 

sofferenza, e il Cristo crocifisso.  

 

Il cristianesimo invece è la religione del nascere, è la religione 

del nascere alla consapevolezza che è vero che noi su questa terra 

moriamo un poco ogni giorno, ma siamo in realtà fatti per 

nascere -anche quando nasciamo nell’umile grotta di Betlemme, 

anche quando siamo inchiodati su una croce, perché poi esiste la 

Resurrezione. Nasciamo già nel momento iniziale, feriti dalla luce, 

ma che apre all’universo; nasciamo già da piccoli con le nostre 

difficoltà, i nostri pianti, ma già accompagnati ed amati dai nostri 



 15 

genitori. Non siamo gettati nel mondo, come può pensare 

l’uomo che non conosce la paternità di Dio, ma 

accompagnati nel mondo da Dio attraverso le persone che 

Lui ci ha messo a fianco, ed incamminati in questa strada che 

prevede un continuo nascere e rinascere. 

Nasciamo non soltanto attraverso i sacramenti (Battesimo, 

Confessione, Comunione), ma anche attraverso la stessa dinamica 

dei rapporti con le persone che ci stanno intorno. La confessione 

e il perdono: il perdono è una rinascita- per chi lo dà, e per chi lo 

riceve. È far rinascere una relazione, una storia, che stava per finire. 

Quanta paura ha il modo contemporaneo, sempre più 

scristianizzato, del perdono! Preferisce tranciare di netto 

un’amicizia, una relazione, un amore, piuttosto che affrontare la 

fatica del perdono -perché il perdono richiede una grande fatica, 

abbattere il proprio orgoglio, ma rivela immediatamente, subito 

dopo, una gioia straordinaria: il cuore si apre! Mi viene in mente 

quando si intima ai bambini piccoli: “Chiedi perdono!” e loro si 

avvicinano tutti arrabbiati , non vogliono chiederlo affatto...Poi, 

quando finalmente riescono a dire: “Perdono, babbo!”, allora 

vengono abbracciati, il loro sguardo si allarga, e si rendono subito 

conto, istintivamente, di quanto è stato straordinario quel gesto, di 

quanto ha cancellato immediatamente tutto quello che c’era di 

morte, in quel momento, La confessione, il perdono...Il Battesimo: 

per tutta la nostra vita nasciamo come bambini, moriamo come 

bambini, diventiamo adolescenti, nasciamo maggiormente alla 

consapevolezza della nostra vita interiore, della nostra unicità, e 

quando siamo finalmente nati come uomini e come donne, 

possiamo nascere ad una relazione più profonda con un’altra 

persona.  

Ecco perché la Chiesa ci insegna la castità prematrimoniale, 

l’importanza del fidanzamento, del rispettare le tappe cronologiche 

dell’esistenza, perché per nascere ci vogliono nove mesi, per 



 16 

diventare persone ci vuole una maturazione, per riuscire a guardare 

l’altro nel modo giusto bisogna che sia passato un percorso, un 

percorso segnato dalla fatica in questo caso della castità, 

dell’imparare a guardarsi con simpatia, amicizia, e solo piano piano 

costruire quello che viene dopo. Quando si è costruita questa 

storia, che cosa accade? Quando due persone si sono fuse sempre 

di più, un corpo solo es un’anima sola, diventano la nascita di 

qualcosa di nuovo, ecco che allora può nascere la vita di un figlio: 

una esperienza straordinaria, miracolosa, che ridà anche a noi una 

nascita. Rinasciamo come singoli, perché rivediamo il mondo con 

gli occhi di un bambino, torniamo bambini anche noi; torniamo 

anche noi capaci di gioire delle cose semplici di cui gioiscono i 

nostri figli, torniamo capaci di amare qualcuno più di quanto 

amiamo noi stessi, di rallegrarci delle gioie degli altri. Attraverso i 

nostri figli, la nostra crescita continua ogni giorno; loro crescono, 

noi cresciamo, con una fatica educativa, un travaglio e questa croce 

che non manca mai ma che sempre si rivela foriera di grandi 

esperienze e di grandi avventure. 

 

L’uomo contemporaneo fa fatica a concepire l’idea del perdono, 

perché  ha perso il Dio del perdono. Fatica anche a concepire la 

gioia della nascita: siamo un Occidente vecchio, un continente 

anziano. Io ricordo quando si scendeva in strada, solo quarant’anni 

fa, quanti bambini c’erano, e oggi? Non ci sono più bambini, la 

nostra società è diventata sterile, perché alla religione e alla filosofia 

della nascita è subentrata la religione dell’egoismo, della paura di 

perdere qualcosa, della paura di fare fatica: abbiamo paura che 

nasca un figlio e che possa cambiare i nostri assetti, le nostre 

abitudini, i nostri programmi…Potrebbe toglierci quell’apparente 

onnipotenza che ci permette da adulti di regolare, almeno così ci 

sembra, la nostra vita: questa paura è quella che impedisce a tante 

coppie di rinnovarsi, di poter vivere questa straordinaria 



 17 

esperienza. Ma il Dio della speranza, Gesù Cristo, ci insegna che 

l’apertura alla vita è una dimensione necessaria del nostro 

amare, della nostra realizzazione: è impossibile realizzarsi senza 

essere aperti a questa straordinaria esperienza, che può anche non 

culminare nella paternità e maternità biologica, m che deve essere 

sempre indirizzata verso un’apertura alla novità. 

Se pensiamo al Natale ci viene in mente che c’è un popolo che 

attende, un po’ come i due sposi che attendono il bambino: 

quando nascerà il Messia? Quando nascerà questo bambino? 

Appena il Messia nasce, questo popolo si inginocchia davanti 

a Lui, lo adora, riconosce in quella piccolezza, in quella 

innocenza, il miracolo che è venuto a vistarlo. Esiste però 

anche un popolo che non lo riconosce, che avrebbe voluto un 

condottiero, un sovrano, un uomo potente, un uomo influente, 

non un bambino, non un crocifisso, non uno sconfitto. Infine, 

c’è chi ha paura, come Erode; paura, come quei genitori di cui 

parlavo prima, che quel bambino possa disturbare l’esistenza. È 

evidente che chi aspetta il Messia come un condottiero, rimane 

deluso -e se ne va. Chi ha paura del Bambino Gesù, come Erode, 

arriva perfino ad ucciderlo; mentre i pastori, riconoscendo quel 

bambino, trovano il senso della loro esistenza, la speranza, ed è nel 

loro cuore allora che nasce questa grandezza, questo senso 

compiuto del fatto che siamo nati non una volta sola, ma come dice 

Maria Zambrano, “siamo nati per continuare a nascere”.  

 

Il nostro è un andar nascendo. Non siamo terminati, non siamo 

completati, non siamo mai nati del tutto, ma abbiamo fame di 

nascere del tutto, per sempre e davvero. “La vita”, scrive Maria 

Zambrano, è un dono, ma è un dono che esige l’obbligo di viverla. Vivere 

pienamente è un’azione, non un semplice  passare per la vita e attraverso di 

essa. L’uomo deve farsi la propria vita a differenza della pianta e dell’animale, 

che la trovano già fatta, e che non devono far altro che passarle attraverso, così 



 18 

come un astro percorre la propria orbita”. L’uomo invece quella vita se 

la trova data, ma deve anche costruirsela, sapendo che questo 

mondo non è mai perfettamente adeguato ai nostri desideri: 

è sempre la Zambrano a dire: “Signore, sarà così? Finiremo di nascere nel 

tutto nel tuo Paradiso?” Ecco perché questa filosofia della nascita 

infonde fiducia e speranza: osservando la vita dell’uomo, la vita di 

Cristo, e comunicandoci questa straordinaria verità: siamo fatti per 

nascere sempre un po’ di più attraverso le esperienze, le persone, 

gli incontri, le conoscenze, i dolori e le gioie che incontriamo… 

Per essere pronti poi ad incontrare la pienezza, il Bene e la 

Verità assoluta nel Paradiso. Conoscete la leggenda medievale 

del Santo Graal: tutti gli uomini insoddisfatti vogliono bere il Graal, 

perché tutti hanno sete di qualcosa di divino, non di umano, il 

Sangue di Cristo. Galvano è il personaggio che, attraverso una vita  

di esperienze, di nascite, rinascite e cadute, pian piano diventa 

l’uomo puro, l’uomo giusto, l’uomo pronto per incontrare il Graal. 

Nel momento in cui incontra il Graal, muore: arrivano gli angeli e 

lo portano in Cielo, come se la vita -insegna questa visione 

medievale  dell’esistenza -fosse un pellegrinaggio che è destinato 

alla nascita definitiva, ad una nascita per sempre, ad una pienezza 

totale, che è appunto, lo ripeto, l’eternità.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 19 

1. 4. PROF. CARLO BELLIENI, psicologo 

I PRIMI MILLE GIORNI D’ORO 
 

 
 

Il discorso della vita prenatale è molto interessante, perché è 

come andare alla scoperta del mondo marino, di un mondo 

sott’acqua: all’esterno non si vede nulla, ma quando ci si immerge 

si scopre la bellezza di tante cose che non si sarebbero mai 

immaginate. Quello che noi abbiamo visto, scoperto, realizzato e 

dimostrato pubblicamente con tanti lavori scientifici, non solo 

miei, ma di tanti altri studiosi in giro per il mondo con i quali si fa 

una rete, una catena, è che la vita del bambino prima della 

nascita è una vita piena di risorse e di cose bellissime e 

inaspettate… 

Dal di fuori non si vede nulla: un po’ abbiamo iniziato a capirlo 

tramite le ecografie, ma già prima le mammE lo percepivano, 

quando sentivano i loro figli calciare all’interno del pancione. Sono 

arrivate prima le mamme, a capire certe cose, rispetto ai medici.  

Tutto comincia dall’inizio: l’embrione non viene distrutto 

dalla mamma. Uno si immagina che un corpo, entrando in un 

altro corpo, produca una reazione di difesa che fa distruggere 

quello che entra dentro: per esempio, se entra dentro al nostro 

corpo un virus, un batterio, una scheggia di legno, il nostro corpo 



 20 

lo riconosce come estraneo e lo combatte. Nel caso dell’embrione, 

esso manda in maniera strabiliante dei messaggi alla mamma per 

bloccare quella reazione di distruzione, e la mamma 

contemporaneamente manda al corpo dell’embrione dei messaggi 

per aiutarlo ad attaccarsi bene alla parte dell’utero e a crescere. La 

mamma manda quindi ormoni al feto per aiutarlo a crescere, 

e il feto manda a sua volta nel sangue della mamma alcune 

cellule, sue, che stranamente non verranno distrutte, anzi, 

rimarranno per anni nel corpo della mamma, e serviranno a 

tante cose, tra cui renderla più forte -perché la gravidanza e la 

maternità sono cose molto difficili, quindi poter avere un certo tipo 

di aiuto da parte dell’embrione che manda alla mamma delle cellule 

per aiutarla a resistere, è qualcosa di strabiliante.  

Così come strabiliante è il fatto che, nella seconda metà della 

gravidanza, dopo le venti settimane, il feto cominci a sentire e a 

sperimentare tutta una serie di stimoli che arrivano dall’ambiente 

esterno: i rumori, gli odori, i sapori, le voci. In questo caso, il feto 

è in grado sia di sentire e quindi di rispondere a questi stimoli. Se 

la mamma mangia qualcosa di dolce, per esempio, il feto si calma; 

se la mamma sta ferma a letto, il feto si agita perché cerca di 

compensare i movimenti che gli arrivavano durante il giorno.  

Il feto porterà una memoria di quello che ha provato prima 

della nascita, cioè non una memoria esplicita (non ci verrà mai a 

raccontare nostro figlio cosa ha provato nel grembo materno), ma, 

risentendo dopo la nascita quegli stessi stimoli che sentiva 

prima della nascita, lui si comporterà in un certo modo. Per 

esempio: se appena nato sente la voce della mamma si calmerà, ma 

si comporterà in modo diverso quando sentirà la voce di qualcun 

altro. Si comporterà in un certo modo quando sentirà gli odori e i 

sapori degli alimenti che la mamma mangiava in gravidanza: questa 

è una cosa interessante, perché i gusti alimentari si formano prima 

di nascere -anche se, ovviamente, col tempo cambieranno. 



 21 

È proprio vero che i primi giorni di vita, più esattamente i primi 

mille giorni di vita, che sono quelli che vanno dal 

concepimento fino al secondo anno, sono quelli nei quali si 

formano le varie esperienze, si formano le mappe mentali 

dell'intelligenza, si formano i gusti e si formano anche le cose meno 

piacevoli. Esperienze belle come il succhiare il latte della mamma, 

lo sguardo sereno della mamma, un ambiente non rumoroso, un 

ambiente accogliente, come pure situazioni tristi, faticose, quali per 

esempio un problema di salute dei genitori, che il feto e il bambino 

assorbe, e ne risentirà per tanto tempo… Così come lo sguardo da 

parte della mamma: anche questo comincerà a formare il carattere 

del bambino già nei primi giorni dopo il parto.  

Facendo un passo indietro e tornando alla vita prima del parto, 

un’altra cosa che bisogna dire è che il feto può sentire il dolore, e 

ovviamente lo sente soltanto se qualcuno glielo provoca: per 

esempio durante gli interventi chirurgici,  che oggi noi possiamo 

effettuare prima della nascita, perché ci sono delle malformazioni 

che possono essere operate dentro la pancia della mamma. Quando 

appunto vengono affrontati questi interventi, bisogna sapere che 

il bambino ha diritto a non sentire il dolore anche se ancora 

non è nato e quindi normalmente si danno delle sostanze 

antidolorifiche o anestetiche al feto per evitare proprio che il feto 

senta il dolore.  La bellezza di questi primi mille giorni consiste 

proprio nel fatto che quello che succede lì non succede dopo, da 

un punto di vista di forza e di capacità di lasciare il segno. In altre 

parole, un dispiacere, una sofferenza avuta a dieci anni 

lascerà un segno spiacevole, ma una sofferenza avuta a dieci 

giorni lascerà un segno molto più forte. 

Quindi è importante che i genitori sappiano che il bambino, ma 

anche il feto, almeno nella seconda metà della gravidanza, ha una 

sua sensibilità: di solito il bambino che ha pochi mesi di vita 

viene considerato molto poco, perché il genitore si aspetta di 

trattare familiarmente, con affetto pieno, il bambino, solo 



 22 

quando sarà in grado di parlare, di camminare, di interagire. 

Qualcuno lo trascura poco e qualcuno invece lo trascura tanto: 

trascurarlo tanto significa, per esempio, “piazzarlo” davanti alla 

televisione o al tablet in maniera che non dia fastidio e continuare 

a fare le cose che si stavano facendo. Oppure significa che, mentre 

la mamma allatta, invece di guardare il bambino, chatta sul cellulare. 

Dico così, perché purtroppo queste sono cose che restano nella 

mente del bambino, che, nei primi mesi di vita, ha una forma di 

ragionamento molto strana: non sa distinguere sé stesso dal resto 

del mondo. Il bambino pensa che tutto quello che lui 

percepisce se lo stia provocando da solo: non capisce che c'è 

un tu, non capisce che c'è una mamma, pensa che la mamma sia un 

pezzo di sé, pensa che il latte, il seno, siano pezzi di sé. Di 

conseguenza, se percepisce uno sguardo di distacco, uno sguardo 

di indifferenza, lui lo interpreta come uno sguardo proprio su sé 

stesso di indifferenza; se percepisce uno sguardo di accettazione e 

di amore, lui comincerà a sentire sé stesso amabile, cioè amato da 

sé stesso, sentirsi importante. Se sentirà uno sguardo di fastidio, lui 

si sentirà fastidioso per sé stesso e questo sarà la base del carattere 

che poi avrà per tutto il resto della vita. 

Ci sono varie ricerche, vari studi effettuati sui bambini, che 

fanno vedere proprio come il carattere si formi non quando 

pensiamo noi (quando uno va a scuola, quando uno obbedisce, 

quando uno sa rispondere al papà e alla mamma), ma nei 

primissimi giorni di vita, in risposta allo sguardo della 

mamma, perché il desiderio più importante che il bambino 

ha, è il desiderio che abbiamo tutti noi, cioè il desiderio di 

essere desiderati: se il bambino sente di essere desiderato, allora 

comincerà ad avere una vita più semplice, comincerà ad accettare 

sé stesso. Quanti di noi, addirittura nell'età adulta, non accettano sé 

stessi? Quanti di noi sono così critici con sé stessi e così delusi da 

sé stessi? Spesso non c'è un motivo, ma spesso dipende da come 

noi ci siamo sentiti desiderati, accettati nei primi mesi di vita. A 



 23 

dimostrazione di questo, pensiamo al gioco che i bambini fanno 

più frequentemente, il nascondino; un gioco che si fa per essere 

ritrovati, cioè per mettere alla prova gli altri, se in realtà agli 

altri tu realmente manchi. Chi è che va a cercare qualcuno? Uno 

cerca chi gli manca -quindi il discorso del “mi manchi, ti manco” 

è importantissimo per il bambino: è importante sentire, per 

esempio, di essere mancato ai genitori, se i genitori sono stati fuori 

di casa. 

Alla fine, la cosa importante da dire è questa: quello che forgia 

il carattere, quello da cui dipende se oggi voi siete delle persone 

appiccicose, o siete delle persone forti, siete delle persone amabili, 

e soprattutto se volete bene a voi stessi, deriva, in gran parte, da 

come siete stati guardati nei primi giorni di vita. Ci sono tanti 

esempi di personaggi famosi che sono cresciuti male proprio 

perché sono stati guardati male, sono stati trascurati, abbandonati 

nei primi giorni – o nei primi mesi- di vita: da Alessandro Manzoni 

a Kafka, da Virginia Woolf a Flaubert, tutte persone che hanno 

compensato questa carenza di affetto con delle forme maniacali, 

diventati bravissimi a fare qualche cosa di particolare. Proprio 

perché avevano bisogno di compensare un affetto che mancava, 

allora si sono creati un loro mondo di arte (per esempio: Van 

Gogh), un loro mondo di scrittura, un loro mondo di capacità 

politica, eccetera: questa carenza se la sono tirata dietro, tanto è 

vero che, come vi dicevo, hanno, nella loro biografia, una 

problematica psicologica o psichiatrica che li ha portati a stare male 

nella vita. 

Nel libro che ho scritto e che ho pubblicato recentemente, 

intitolato “I primi mille giorni d'oro”, (ed. Ancora) ho sottolineato 

proprio questo: l’importanza della vita, e che non c’è differenza tra 

vita prenatale e vita post-natale. Non si deve cadere nell'errore 

di trascurare la vita del feto, così come non si deve cadere 

nell'errore di chi è innamorato della vita del feto da trascurare 

la vita del bambino dopo la nascita: dopo la nascita, infatti, si 



 24 

fanno dei grossi errori e delle grosse ingiustizie al bambino, che 

devono invece essere evitate. E' quindi un amore a 360 gradi, quello 

che si deve imprimere in questa prima fase della vita, che riguarda 

le persone che stanno accanto al bambino, ma anche l’ambiente in 

cui vive, che cosa gli diamo, cosa gli regaliamo, senza dimenticare 

(proprio adesso che ci avviciniamo al Natale!), che il bambino non 

vuole tanto i regali, ma vuole la cosa più importante che 

abbiamo, una sola cosa, senza la quale lui non vive: il nostro 

tempo, la possibilità di stare con noi. Il giocattolo che gli 

regaleremo a Natale,  lui lo prende, lo scatta e dopo cinque secondi 

se l'è scordato, perché a lui non interessa il giocattolo: il bambino 

è intelligente, il bambino sa giocare da sé, il bambino sa costruire 

da sé il giocattolo, gli basta un rotolo di scotch o un sasso, una 

penna o una bottiglia per giocare, non ha bisogno della 

Nintendo…Ha bisogno però di noi, oltre che di stare da solo per 

far crescere e sviluppare la sua fantasia dentro quelle radure del 

mondo che lui trova intorno e che gli mettono paura. 

 Ripeto quindi, e mi avvio alla conclusone: quello che mi sembra 

importante sono questi due messaggi.  

Il primo, LA VITA PRENATALE È UNA VITA 

BELLISSIMA, come hanno spiegato tanti psicologi, letterati, 

filosofi, anche pediatri, neonatologi, ginecologi: la vita prenatale è 

piena di esperienze ed è piena di conoscenza della mamma, il 

bambino comincia a conoscere la mamma prima della nascita.  

Secondo: altrettanto importante è la vita subito dopo la 

nascita. C’è chi è fanatico della vita del feto e dopo la nascita resta 

deluso da un bambino nato, ma che non parla, non sorride, ancora 

non gioca, non dà soddisfazione: parlaci, al tuo bambino sorridigli, 

giocaci: vedrai che sarà un grande giovamento -per lui sicuramente, 

ma anche per te perché, se non lo farai, dopo qualche anno lo 

sconterai e avrai dei grossi rimpianti.  

LA VITA DEVE ESSERE CONSIDERATA CON 

RISPETTO, IN OGNI SUO MOMENTO! 



 25 

2. TESTIMONIANZE 
 

2.1. MARIANNA ED EMANUELE DAVOLI: 

SPIRITUALITA’ DELLA GRAVIDANZA 

 
(Emanuele): Siamo Emanuele e Marianna. Qua c'è Gabriele, che 

è nato il giorno di Pasqua -infatti sorride sempre; di là ci sono 

Diletta, la più grande, poi Giacomo e Gemma.  

Noi siamo qui, in origine, però, per Samuele Giovanni, il nostro 

primo figlio, che adesso ha nove anni: lui è arrivato nello stesso 

anno di Diletta, perché è nato al Cielo il 17 gennaio 2017, e dopo 

soli due mesi eravamo in attesa di Diletta, che è nata appunto a 

dicembre dello stesso anno. Spesso noi diciamo a Diletta: “Se non 

ci fosse stato Samuele, non ci saresti tu”. Magari sarebbe arrivato 

un altro figlio o figlia, ma non sarebbe arrivata Diletta, con 

quell’anima, con quel corpo, in un corpo, quello della mamma, che 

aveva fatto spazio, dopo quella nascita in Cielo. Samuele Giovanni 

è stato per noi l’apriporta: il nome l'avevamo scelto perché nel 

momento in cui lo chiedevamo al Signore c'era una lettura di Anna 

e Samuele, quindi abbiamo scelto Samuele per quello. Poi avevamo 

aggiunto Giovanni perché è stato un Giovanni Battista per noi, 

avendo aperto le porte a tutto quello che è arrivato dopo.  

Io sono fisioterapista, Marianna è ostetrica: siamo sposati dal 

dicembre 2014, e, dopo un anno passato da “sposini”; abbiamo 

chiesto il dono di un figlio. La gravidanza, bellissima, non aveva 



 26 

presentato nessun problema: avevamo 25 anni, eravamo 

perfettamente in salute, ma il Signore ci ha fatto questa sorpresa.  

In questa testimonianza vi racconteremo tre esperienze 

concrete che hanno una base teologico-spirituale: Samuele è 

la prima esperienza di cui vi parleremo. Egli è nato in Cielo proprio 

al termine della gravidanza: qualcosa di assurdo, anche a livello 

scientifico, perché gli aborti spontanei generalmente accadono 

all’inizio. La gravidanza procedeva per noi in modo regolare, fino 

a quando, l’8 gennaio 2017, giorno del Battesimo di Gesù (era una 

domenica), Marianna iniziò a non sentir più muovere il bambino 

nella pancia: arrivati in ospedale, con l’ecografia, la terribile notizia. 

Tutto il mondo ci cadde addosso, alla fine della trentasettesima 

settimana di gravidanza: nulla aveva più  un senso, nemmeno i 

nostri studi, allora tutto quello che avevamo studiato era sbagliato? 

Evidentemente, ci siamo detti, ci sarà un piano diverso. Quando 

Marianna ha visto il cuore fermo è scoppiata a piangere ed ha 

fatto uscire questa frase: “Samuele non era per noi”. In quel 

momento ho percepito che avevo davanti qualcosa di molto 

grande, che non potevo capire in quel momento: questo figlio era 

un dono, rimane un dono e quindi va riconsegnato. Perciò, proprio 

come Anna  porta Samuele al Tempio per riconsegnarlo al Signore, 

perché è dono del Signore, così è successo per il nostro Samuele. 

In quel momento, nel profondo dolore, abbiamo sperimentato una 

grazia derivante soprattutto dalla Chiesa, dalla comunione della 

preghiera, perché, in quella notte in cui è partita l'induzione, non 

potevamo fare altro che abbandonarci: la fede era l’unica chiave 

e l’unica lettura da poter dare ad  un evento che 

apparentemente a livello biologico aveva fallito. Per farci 

aiutare abbiamo chiesto preghiera, abbiamo chiesto di far arrivare 

un sacerdote all'ospedale per darci la comunione, abbiamo fatto 

tutto quello che spiritualmente poteva essere di sostegno -e quello 

è servito tutto-, perché è stato un travaglio molto intenso ma molto 

bello: abbiamo un ricordo del parto in realtà meraviglioso, che è 



 27 

assurdo perché Samuele non poteva aiutare, eppure noi abbiamo 

percepito che aveva comunque aiutato. 

Abbiamo celebrato il funerale venerdì, ed è stata una settimana 

di grazia perché era come se questa preghiera dei fratelli, dei 

parenti, della Chiesa, ci avesse sempre tenuti “sopraelevati”, tanto 

che al funerale eravamo noi che andavamo a consolare gli 

altri…Questo noi lo raccontiamo sempre con grande stupore, 

perché poi, anche se dal giorno successivo siamo sprofondati nel 

dolore, la grazia di quella settimana fu come la benzina: il Signore 

ci aveva portato là, ci ha fatto vedere quello che avete ascoltato 

prima, tutto quello che effettivamente era la relazione di Samuele 

con noi l'abbiamo percepita e l'abbiamo poi vissuta 

successivamente, negli anni a venire. 

Questa esperienza ci ha segnato talmente tanto che i nostri studi 

sul corpo umano sono diventati mezzo di evangelizzazione e di 

incontro con Dio: il nostro corpo, infatti, è tempio di Dio! Come 

noi diciamo sempre, Samuele è passato da un corpo, Samuele è un 

corpo, ed effettivamente la fede si può riassumere in questo: finché 

l’anima non incontra il corpo, non esiste. Quando al concepimento 

questo incontro avviene, avviene perché c'è una realtà carnale: se 

non ci fosse il corpo che contiene la nostra realtà spirituale, 

diciamo che non si potrebbe vivere concretamente la realtà 

spirituale, la quale resterebbe puramente aleatoria. Samuele è 

passato dal corpo nonostante abbia poi scelto di offrirsi al 

nono mese di gravidanza: quel corpo, noi l'abbiamo visto, 

l'abbiamo toccato, l'abbiamo guardato e oggi non può essere, non 

potrebbe essere lui senza appunto tutti questi nove mesi vissuti 

così. 

Il nostro secondo grosso momento di crisi, avvenuto dopo la 

nascita di Diletta e Giacomo, ci ha portato a farci riflettere sui 

nostri studi, sulla nostra esperienza riguardo Samuele, sul nostro 

cammino matrimoniale e di fede…Il Signore aveva seminato, noi 

dovevamo mettere insieme tutti i tasselli…Era il periodo del 



 28 

COVID, si lavorava online, tutto era online: affascinati un po' 

anche dalla testimonianza di altri, di una famiglia in particolare ma 

anche di altri che stavano effettivamente usando l'online come 

mezzo per comunicare e comunicarsi, ci siamo detti: “Facciamolo 

anche noi, apriamo un blog e iniziamo a  mettere insieme i nostri 

punti, a raccontarli”. Marianna usa un’immagine molto bella, 

quando spiega che, quando sei in crisi e ti senti appesantito, stanco, 

schiacciato, pensi sempre che ci sia qualcosa che non va: in realtà è 

forse l’albero pieno di frutti che ti porta giù, e ad un certo punto 

bisogna raccoglierli e gustarli, questi frutti. Non c’è nulla che non 

vada: semplicemente, sei pieno di roba da dare e non la dai…La 

brocca era piena, l’albero era pieno, abbiamo cominciato a 

pensare che dovevamo dare. È così che è nato il progetto del 

nostro sito che ha preso il nome di “un corpo mi hai dato”, dalla 

Scrittura (“Un corpo mi hai preparato per fare, o Dio, la tua volontà” , Eb. 

10, 5.7): abbiamo iniziato senza un programma, realizzando dei 

piccoli video, scrivendo degli articoli – quello che lo Spirito Santo 

in quel momento ci suscitava. Abbiamo seguito dei contenuti con 

un filo logico, attinti dal corso fidanzati che avevamo fatto ad Assisi 

nel quale ci avevano parlato della corporeità come mezzo di 

incontro con Dio. In questa iniziale esperienza on-line, dall’estate 

(settembre-ottobre) del 2021, in un percorso di ispirazione durato 

fino a giugno (nove mesi!!!), siamo come rinati… 

(Marianna): Perchè questi bambini esistono? Perché ci è successa 

questa cosa? Perché questi bambini hanno un corpo? L'intuizione 

che noi abbiamo avuto è proprio questa: questi bambini 

vengono perché ci indicano una via. Loro vengono, e 

provocano la nostra umanità: ci ricordano che è proprio perché 

abbiamo un corpo che noi siamo salvati ed è proprio perché 

abbiamo un corpo che siamo differenti rispetto a un angelo. 

Quando mi dicono che Samuele è il nostro angioletto in Cielo io 

un po' non sono d’accordo: lui ha un corpo e la sua vita ci ha 

salvati perché ha avuto un corpo, e questo corpo ci ha parlato. 



 29 

Cristo per amore ha donato sulla Croce il Suo corpo per  noi…E 

tutto questo è intrecciato con l’essere sposi, con l’essere genitori. 

L’intuizione è enorme: un corpo donato per amore è tutto ciò che 

ci serve nella nostra vita. Per amore, sul serio e fino in fondo 

come ha fatto Samuele, ed è Samuele che ci chiede: “Ma voi state 

amando fino in fondo?” Perché, se Cristo è risorto, allora i nostri 

figli sono vivi, allora qui noi non tocchiamo una morte, ma 

tocchiamo una rinascita e tocchiamo qualcosa che ci dice: 

“Sei fatto per l'eternità, la tua vita ha senso per sempre”. 

La domanda è: stai vivendo così? Io ve lo chiedo: oggi tu vivi 

così? il tuo Dio è risorto? E’ un Dio che parla alla tua morte e 

ti ridona la vita? Noi questo l'abbiamo trovato calato nelle leggi 

della fisiologia del corpo: nove mesi per rinascere nello Spirito 

Santo, nove mesi che sono diventati cammini di tre anni (primo 

anno: nove mesi di pre-concepimento, secondo anno: il grembo, 

terzo anno: i nove mesi dopo la nascita)  

Parliamo del nostro corpo e della nostra chiamata ad essere 

sposi nel donare il corpo: in quanto sposo,  ti dono il mio corpo, 

che è tutta la mia vita, tutto il mio tempo, la mia capacità di amare, 

il mio cuore, la mia fragilità…Il nostro corpo è un corpo 

donante, donato, fatto per amare perché è amato dall'eternità 

e pensato dall'eternità e questo è il sacramento del 

matrimonio: vivere nel corpo la pienezza di questa gioia e di 

questo amore che vince la morte. È per questo che noi siamo qui; 

è per questo che noi parliamo di questi bimbi ed è per questo che 

noi poi troviamo la pienezza del Sacramento del matrimonio nel 

dono del corpo anche per i nostri figli. Il Signore non ci ha dato 

nient'altro per amare se non il nostro corpo e la nostra vita, 

ed essere genitori così è essere veramente qualcosa di 

totalmente donato: infatti il demonio oggi su cosa gioca? Sul 

pensare che siamo inutili, sul pensare che queste famiglie tanto non 

hanno fatto niente, sul pensare che quel contatto, quell'attenzione, 

quella presenza col corpo che tu dai al tuo sposo, ai tuoi figli, non 



 30 

servono -perché devono essere indipendenti, devono andare, in 

una cultura della separazione che in realtà ci porta molto lontano 

dal progetto originario di Dio. 

 Veniamo quindi alla nostra terza esperienza, il presente che 

stiamo vivendo. Oggi abitiamo in una canonica della diocesi di 

Modena, perché il nostro Vescovo ci ha accolto, ha creduto che 

quello che stiamo facendo è un dono dello Spirito Santo, e ci ha 

dato una casa: il corpo nel Corpo, che è la Chiesa. Dal corpo 

umano al corpo di Cristo: questa è la fisiologia della vocazione cui 

tutti siamo chiamati. Tutti siamo chiamati a rispondere all’amore, a 

rispondere come singolo membro della Chiesa e a fare parte di 

questo grande corpo di cui il capo è Cristo che ha sposato la Chiesa. 

I bimbi nati in cielo ci parlano tanto di questo mistero 

eucaristico del corpo donato per amore, e da qui nasce il 

nostro carisma. Proponiamo quindi percorsi che vanno da 

settembre a giugno, divisi quindi in trimestri: il primo trimestre 

finisce con il Natale, il secondo con la Pasqua, per esempio… 

Nel nostro sito, un corpo mi hai dato, è comunque spiegato tutto, 

anche nei dettagli, con video e testimonianze 

(www.uncorpomihaidato.com) 

Conclusione e appello (Marianna): A tutte  queste mamme, che 

scelgono anche volontariamente di uccidere i propri bambini, la 

prima cosa che va detta non è che hanno compiuto un 

omicidio: la prima cosa che va detta, DA CRISTIANI, DA 

RISORTI, è che il loro figlio è VIVO, e prega per loro in Cielo 

-che quindi la vita l’ha ridonata anche per loro, per questi genitori 

che soffrono profondamente nel corpo e nello spirito per 

un’accoglienza che non hanno dato.  Noi dobbiamo  raccontare 

che questi bimbi sono vivi, pregano per noi, per i loro genitori, per 

tutta la Chiesa, e SONO PRESENTI REALMENTE 

nell’Eucaristia e nella comunione dei santi. Questo toglie tutte le 

divisioni e le separazioni: i sacramenti vengono per donarci 

l’amore di Dio, anche davanti alla fragilità  più inaccettabile. 



 31 

2.2. LA VIGNA DI RACHELE (MONIKA E VIVIANA) 

LE FERITE E LA GUARIGIONE  
dell’aborto procurato 

 

 
 

(Monika): Mi chiamo Monika Rodman, Montanaro grazie ai 18 

anni di matrimonio con Domenico: abitiamo a Taranto, quindi 

siamo venuti dalla Puglia. Io parlerò dopo Viviana, perché 

veramente la cosa più importante, riguardo all'aborto, e quello che 

vogliamo dire è che: GUARIRE SI PUO’. Vorrei quindi iniziare 

dando la parola a Viviana, che ha vissuto con noi il percorso della 

vigna di Rachele. 

(Viviana): Io sono Viviana, come ha detto Monica, e sono qui 

per testimoniare la speranza, la guarigione e la gioia in Gesù. 

Voglio raccontarvi la mia esperienza personale che consiste nell’ 

aver partecipato, un anno fa, nel novembre del 2024, al ritiro 

spirituale tenuto dall'opera de “la vigna di Rachele”. Ho conosciuto 

la vigna di Rachele durante la partecipazione alla manifestazione 

per la vita tenutosi a Roma, a giugno del 2024. Eravamo un gruppo 

di fedeli cattolici, evangelici, rappresentanti di diverse associazioni 

per la tutela della maternità, come per esempio “quaranta giorni per 

la vita”: c'erano delle famiglie, dei preti, dei seminaristi, dei pastori 

evangelici. Quando siamo arrivati a Roma ho notato un tavolino, 

un po' come quello che vedete all'ingresso della sala, con 

un’insegna della vigna di Rachele, posto nella piazza dove noi ci 

ritrovavamo per la manifestazione: c’erano dei visi gioiosi e 



 32 

sorridenti, dei cartelli gentili, come “L'aborto ferisce e Gesù 

guarisce”. Sono rimasta colpita da questo, dai sorrisi, da queste 

frasi, e quando sono tornata a casa ho cercato informazioni sul sito: 

ho sentito come una chiamata a guardare e ad approfondire, e ho 

scoperto che “la vigna di Rachele” è un'opera internazionale 

che offre un percorso spirituale per lenire le ferite di chi ha 

abortito volontariamente, oppure di chi ha scelto un aborto 

terapeutico. È presente in più di 40 paesi del mondo e dal 

2010 è presente anche in Italia, con la sede qui a Bologna, e 

ciclicamente organizza dei ritiri. Anche il mese scorso, in 

novembre, c'è stato un ritiro, a cui mi sono iscritta, perché ho 

sentito una chiamata alla cura di una ferita profonda che 

apparteneva al mio passato, e che era stata guarita in parte già 

miracolosamente dal senso di colpa e di vergogna quando mi sono 

convertita in tarda età. Io mi sono convertita infatti a 52 anni: 

provenivo da un mondo opposto, completamente opposto, un 

mondo che inneggiava alla libertà, alle scelte -sapete bene quello di 

cui vi parlo-, e che erano le mie radici familiari e storiche. Quando 

mi sono convertita il Signore m'ha guarito dalla vergogna e dalla 

colpa, immediatamente: non ho avuto il pensiero ricorrente del: 

“Chissà come sarà o come sarebbe potuto essere”, ma ho sentito 

una chiamata a partecipare al ritiro e quindi ho richiesto alla fin fine 

di partecipare al ritiro della vigna, perché la ferita c'era ancora, non 

ero guarita completamente -una ferita che si approfondiva nel 

corpo e nell'anima. Gesù mi dava questa ulteriore possibilità, 

nell'abbondanza di quanto ci può essere in Lui per noi -perché non 

è finita mai, c'è una possibilità infinita. 

Durante il mio ritiro ho incontrato, insieme ai miei compagni di 

viaggio, l'amore vivo di Cristo e la presenza costante dello Spirito 

Santo. Questa santa presenza traspariva dalle letture vivide del 

Vangelo, dai momenti di condivisione delle esperienze di ciascuno, 

dall'adorazione individuale, dalla presenza rassicurante di un padre 

domenicano, guida spirituale del gruppo, e da tutta l'equipe che mi 



 33 

ha e ci ha accompagnato con grande delicatezza durante queste tre 

giornate di ritiro. È stato un cammino verso la Croce di Cristo 

per consegnare a Gesù il nostro dolore, ricevere il Suo 

perdono, riconoscere la presenza viva dei nostri bambini non 

nati, dare loro un'identità unica e irripetibile, un nome per la 

prima volta e lasciarli finalmente liberi dai nostri ricordi cupi 

nelle braccia amorevoli di Gesù. Il nome era importante: io non 

li avevo chiamati, questi due bambini miei, che sono Chiara e 

Francesco. Questo è stato un cammino che ha fatto spazio alla 

guarigione nei cuori feriti e contaminati dalla morte. Io ne ho 

consapevolezza profonda, perché l'aborto volontario contamina 

con un senso di morte che si radica profondamente, perché è il 

contrario della vita a cui Gesù ci ha chiamato; in particolare per noi 

donne è una negazione di identità fortissima. Alla fine, questo 

perdono lascia spazio alla luce della fede, alla restaurazione dei 

cuori che sono feriti come l'anima dal dolore e quindi si passa dal 

dolore alla gioia del perdono profondo di sé, perché questo è il 

primo passaggio.  

Nel salutarvi, oggi volevo pregare per voi, con voi, per benedire 

insieme i bimbi non nati, ringraziare Gesù che li accoglie fra le sue 

braccia e quest'opera di servizio che con fede accoglie senza 

giudicare chiunque scelga di lasciare la morte per la vita, di 

lasciare la condanna di sé per il perdono e soprattutto scelga 

di ricominciare un cammino di fede profonda e viva in Gesù 

 

(Monika): Le parole di papa Giovanni II dell’ “Evangelium vitae” 

sono un invito per le donne che hanno vissuto il dramma 

dell’aborto a riconciliarsi e a cercare un accompagnamento. Spesso 

le donne che hanno vissuto quello di cui ha parlato Viviana, se sono 

cattoliche -e voi sacerdoti lo sapete bene- confessano più volte 

questo peccato: la confessione ripetuta, non vuole dire che queste 

donne siano scrupolose, o che non credano all’efficacia del 

sacramento, ma lo fanno perché cercano, tornando sempre al buio 



 34 

sacro del confessionale,  di elaborare anche a livello umano il lutto 

per questi figli non nati: solo in quel buio sacro viene 

riconosciuta quella maternità, viene riconosciuto quel 

bambino col nome, per questo noi cerchiamo ad ogni passo di 

fare squadra con voi sacerdoti. Organizziamo i ritiri della Vigna sin 

dal 2010, grazie all'accoglienza prima del Cardinale Cafarra e adesso 

del Cardinale Zuppi, offrendo un percorso spirituale di tre giorni: 

un percorso pasquale (venerdì il Calvario, sabato la tomba e 

domenica la Risurrezione). Questa opera pastorale ha fatto 

conoscere a tante persone il volto misericordioso della Chiesa 

Cattolica e il cuore misericordioso di Gesù: tante persone 

rimangono stupide, perché credevano che la Chiesa fosse un po’ 

“bacchettona” su questo argomento, e non si aspettavano un certo 

tipo di accoglienza, di accompagnamento, di speranza per guarire 

profondamente una ferita che è una ferita che risulta da 

un'esperienza traumatica.  

Non parliamo solo di un peccato che ha bisogno di un 

perdono: sicuramente sì, ma anche un evento traumatico che 

segna corpo e anima. Vorrei leggere a tale proposito una poesia 

scritta da una delle nostre partecipanti durante il percorso che ha 

fatto con noi, e ascoltate come finisce questa poesia: 

Stesa sul dorso, un pendaglio che gira sulla mia testa come se potesse 

distrarmi, un metallo freddo che spinge sulle mie gambe, un forte dolore, 

violazione,  “No, fermatevi per favore!” “Dio perdonami”, il rumore, il rumore 

terribile “Ave Maria piena di grazia”. Sto morendo, mio figlio sta morendo, 

perdona i miei peccati. È finito, è fatto, piango a singhiozzi sapendo che l'errore 

non si può riparare seppelliscilo, non pensarci, “Ave Maria piena di grazia”. 

Su quella barella fredda del reparto IVG si prega, oppure 

ormai al giorno d’oggi abortendo in casa, nel proprio bagno, nella 

propria stanza…Si prega. 

 Vi offro anche qualche parola di una delle primissime persone 

che proprio da qui, da Bologna, ci ha contattati 15 anni fa: questa 



 35 

donna, la collega più brava dell’ufficio, tornava a casa ogni giorno 

con questo vuoto: 

“Sono una ragazza di 30 anni e ho tanto bisogno di parlare con qualcuno. 

Ho guardato il vostro sito, so che è orrendo quello che ho fatto e l'ho fatto tre 

volte: la prima volta a 19 anni, la seconda a 23 e la terza a 26. Dalla prima 

volta che l'ho fatto la mia vita è finita, ho un senso di disperazione dentro, 

enorme, che mi soffoca. Per tanto tempo è come se non avessi voluto vedere quello 

che avevo fatto, ma mi porto la morte dentro. Non riesco a trovare le parole per 

dirti quello che sento, mi faccio schifo, mi faccio schifo. E penso che questa è la 

mia punizione per quello che ho fatto con l'irresponsabilità. Nella mia vita non 

c'è più un briciolo d'amore, il mio cuore è o disperato o di ghiaccio. Non riesco 

più ad amare nessuno, non ho più vita.  

Queste sono le consorelle che sono tra noi al posto di lavoro, 

anche in Chiesa, perché noi nella vigna non accogliamo sempre chi 

è lontano, ma accompagniamo, accogliamo chi magari anche è 

molto inserita e nella parrocchia, sta accanto a noi durante la Messa 

e fa un cammino e movimento. Quindi questa ferita è presente 

dappertutto, in ogni famiglia quasi, direi. Ci sono tante 

manifestazioni di questa ferita, la semplice domanda: “Quanti figli 

avete?” può arrivare come una spada che taglia il cuore. Per alcune 

persone l'impatto del trauma dell'interruzione di gravidanza arriva 

solo dopo anni o dopo decenni, con la menopausa, con l'arrivo dei 

nipotini oppure con il non arrivo di altri figli. 

L’aborto ferisce, Gesù però guarisce. E come lo fa? Non 

solo, come ripeto, affrontando la questione del peccato che ha 

bisogno di un cammino di perdono, ma anche attraverso questo 

percorso, perché le persone dicono: ci vuole un percorso. Questo 

è il bello della vigna che è stata progettata da una psicoterapeuta 

cattolica, che riconosceva però che le migliori tecniche 

psicoterapeutiche non raggiungevano il nocciolo del problema, 

spesso. Le persone testimoniano che la cosa forse più 

preziosa, anche dopo l'ennesima confessione, dopo anni di 

psicoterapia, è questa comunità di fiducia: se io non riesco a 



 36 

perdonare me stessa, ascoltando te e provando pietà per te, succede 

che quella pietà, quella compassione rimbalza su di me ed ecco 

finalmente nell'abbraccio di una consorella, di un confratello 

riesco a vivere quel perdono che nella confessione è stato 

proclamato, celebrato forse tante volte. Noi non sostituiamo la 

confessione sacramentale: questo ritiro la complementa in un certo 

senso, la rende ancora più feconda. 

Anche gli uomini prendono parte ai nostri ritiri: molte persone si 

sorprendono quando diciamo che sono benvenuti gli uomini, 

single, o che arrivano con una compagna o con una moglie. Vorrei 

parlarvi di una coppia che ha vissuto un mese fa con noi questo 

percorso: un signore ultrasettantenne che è venuto da Roma 

insieme alla moglie. Lei aveva praticato negli anni tre aborti 

procurati prima del loro matrimonio; lui all'età di ventidue anni 

aveva abortito insieme all'ex ragazza dell'epoca. Quello rimane il 

suo unico figlio, lui non ha mai concepito altri figli, nemmeno in 

questo matrimonio, arrivato tardi. Loro quindi in vita non hanno 

figli. 

Durante il ritiro, così questo signore  ha scritto al proprio figlio 

mai nato: “Tu creatura di Dio di cui io sono padre, che con il mio seme ti ho 

generato, che non sei nato e che sei in cielo e che fino ad oggi sei senza nome, a 

te il mio cuore e tutto il mio essere chiede perdono. Io tuo padre te lo chiedo in 

ginocchio davanti a Dio e io anche a Gesù invoco il perdono. Che il tuo angelo 

che non ti ha mai abbandonato e che io ora prego ti accompagni in Paradiso 

dove tu innocente meriti di andare. Che Dio ti benedica, creatura meravigliosa, 

e che Dio mi perdoni ancora. Tuo padre”. 

Questa coppia non vede l’ora di festeggiare il primo Natale in 

cui riconosceranno un totale di quattro figli, nelle loro famiglie, e 

che d’ora in poi apparterranno spiritualmente alla loro unione: dal 

ritiro infatti ognuno se ne va col riconoscimento del figlio mediante 

un nome, e con un certificato di vita con il quale il nostro sacerdote, 

in nome della Chiesa, riconosce l’esistenza e il valore infinito di 

ognuno di questi figli. 



 37 

2.3. FABRIZIA PERRACHON E DARIO 

VIVERE L’ABORTO SPONTANEO  

ALLA LUCE DELLA FEDE 
 

 
 

Due genitori tra cielo e terra. Noi amiamo definirci così 

perché abbiamo due figli: Chicco in Cielo e Samuele Maria sulla 

terra. Chicco nato in Cielo il 13 aprile del 2012, un figlio cercato 

per cinque anni, e Samuele nato il 20 giugno del 2013. 

Perché genitori tra cielo e terra? Perché il Signore ci ha fatto 

capire che noi siamo pienamente mamma e pienamente papà 

di entrambi i nostri figli,  e c'è una genitorialità piena al di là del 

fatto che un figlio possa essere sulla terra o possa essere in Cielo: 

tutto questo l'abbiamo capito passando dalla grande sofferenza 

dell'aborto spontaneo, e dal dire: “Ho perso un figlio” (la 

prospettiva del mondo), al dire: “Ho un figlio vivo in Cielo”. 

 

 Serve uno strumento che noi chiamiamo “gli occhiali 3D”: un 

dono che ci fa Dio, cioè la capacità di riconoscere il valore 

immenso di quella vita e soprattutto la capacità di vedere una terza 

dimensione. Qual è questa terza dimensione? C'è quella della Terra, 

c'è quella del Cielo e poi c'è quella della relazione tra la Terra e il 

Cielo. Dobbiamo concentrarci sulla relazione che ha il genitore tra 



 38 

Cielo e Terra: una relazione che non è altro se non…La 

comunione dei Santi, ossia la bellezza della pienezza della 

vita che passa attraverso questo mondo ma che si compie poi 

in Cielo e che questi bambini ci fanno capire. Ecco perché sta 

stretto, molto stretto dire: “Ho perso un figlio”. In realtà questi figli 

non sono persi. Chi è che corre il rischio di perdersi sulle strade del 

mondo? Siamo noi, che siamo nel mondo, che a volte siamo sedotti 

dal mondo -ma questi bimbi nati in Cielo, perché evidentemente la 

loro anima da qualche parte è viva, ci aprono profondamente alla 

dimensione dell'eternità, di questo dono di vita che viene da Dio, 

al quale i genitori partecipano biologicamente, ma che non viene 

dai genitori. Infatti, se la vita dipendesse esclusivamente dalla 

mamma e dal papà, gli aborti spontanei non ci sarebbero, perché la 

vita di un figlio desiderato, cercato, amato, evidentemente verrebbe 

“trattenuta” dai genitori. L'aborto spontaneo ci fa capire che la vita 

è nelle mani di Dio, ma Dio non è distratto e non è assente, anche 

quando ci sentiamo dire, come è successo a noi quel 13 aprile 2012: 

“Non c'è più battito”. Dio sa perfettamente cosa fa, perché c'è 

una missione che affida a questi bambini e insieme a questi 

bambini l'affida anche innanzitutto a noi i genitori: sono due 

missioni complementari e noi, per usare un'immagine che traggo 

dalle parole della Madonna di Medjugorje, dobbiamo essere le mani 

tese, perché questi bambini evidentemente hanno bisogno di 

strumenti quaggiù per rendere concreta e visibile la loro 

missione. 

 

Perché Chicco? Ripenso a quel 13 aprile 2012: era tardo 

pomeriggio, un pomeriggio piovoso, freddo, persino il tempo 

sembrava essere contro di noi, ovviamente anche il cuore di una 

mamma e di un papà per un attimo si era fermato. Immaginate noi: 

primo figlio, desiderato, atteso per cinque anni, finalmente arrivato. 

“Signore, ma cosa ci stai chiedendo?” Due miracoli fece subito il 

nostro bambino:  il primo, quello di non farci perdere la fede, non 



 39 

farci indurire il cuore e il secondo, di unirci ancora di più. La vera 

fede è iniziata lì, in quel momento, in cui potevamo dire sì, oppure 

no: Chicco ha interceduto per farci dire quel sì che abbiamo capito 

non subito…Ci sono voluti degli anni, adesso siamo a tredici anni 

e mezzo da quel giorno e ogni istante che passa il Signore ci colma 

di pienezza e ci fa capire delle cose che se ce le avessero dette allora 

saremmo stati noi i primi a non crederci. Che cosa può essere 

possibile con l'onnipotenza e la misericordia di Dio, 

attraverso questi bambini! 

Capiamo che quello è un figlio, quello è nostro figlio: al 

contrario di tante voci che abbiamo sentito e ci hanno dato per 

matti (e anche di peggio), noi sapevamo profondamente che quello 

era non un figlio generico, ma IL nostro figlio, il mio, il tuo e 

il nostro figlio. Io ero la settima settimana di gravidanza e tredici 

anni e mezzo fa l'intervento medico di elezione era il cosiddetto 

raschiamento, la revisione della cavità uterina: questo intervento mi 

è stato fatto due giorni dopo, la domenica 15 aprile, che quell'anno 

coincideva con  la domenica della Divina Misericordia. Quanta 

Misericordia, c’è stata… Noi abbiamo capito che avremmo dovuto 

applicarla prima a noi stessi, e poi a chi non ci ha detto che a 

qualunque settimana di gravidanza ci sia un'interruzione più o 

meno volontaria, quel corpicino si può seppellire. Quindi noi non 

abbiamo potuto seppellire Chicco, e questo è stato per anni 

una ferita forse ancora più grande del fatto che Chicco sia 

stato chiamato lassù, ma nello stesso tempo, come Sant'Agostino 

usa questa espressione (“felix culpa”), noi diciamo “benedetta 

sofferenza” perché, se noi non fossimo passati da questo, quando 

poi siamo diventati genitori anche su questa terra di Samuele Maria, 

forse in qualche modo ci saremmo sentiti a posto. Se avessimo 

seppellito Chicco, non avremmo mai avuto la spinta per dire: 

“Tutto questo è successo per un motivo, Dio l'ha permesso per un 

motivo, e noi dobbiamo fare qualsiasi cosa è nelle nostre indegne 

e piccole capacità, ma farlo: se anche solo una mamma e un papà, 



 40 

ascoltando  la nostra storia, riusciranno a trarne qualcosa di utile, 

un conforto, un'informazione, come per esempio sapere che poi 

questi bimbi si possono seppellire, allora questo bambino ha avuto 

una missione, ha compiuto la sua missione”. 

Torniamo a casa e decidiamo di chiamarlo Chicco, ma in quel 

momento noi non eravamo molto presenti a noi stessi: senz'altro è 

stato lo Spirito Santo ad averci ispirato questo nome profetico. 

Qualche giorno dopo, infatti, aprendo il Vangelo, ritroviamo il 

passo di Giovanni 12, 24: “Se il chicco di grano caduto in terra non muore, 

rimane solo; se invece muore, produce molto frutto” 

Ecco il primo spiraglio di luce: questo  nome è profetico. C’è, 

potrei dire, una teologia del chicco nella parola di Dio: è una delle 

cose create dall'Onnipotente più altruiste che esistano, perché? 

Perché il chicco muore a sé stesso per portare un frutto 

enorme, il 30, il 60, il 100: il chicco che muore diventa una spiga, 

e la spiga, a sua volta, diventa farina. A sua volta la farina 

trasformata, lavorata, diventa pane, è uguale a quel pane che dà la 

vita al mondo, l'Eucaristia: è questo bambino che nasce per morire, 

per risorgere, e dare perpetuamente, sempre, in ogni luogo, la vita 

attraverso il pane eucaristico. Allora questa dimensione, questa 

terza dimensione, che noi dobbiamo vedere con gli occhiali della 

fede, che sono un dono di Dio, dove la ritroviamo? Dove noi 

ritroviamo in pienezza questi figli, presenti realmente laddove il 

pane è vivo e presente? Nell’Adorazione eucaristica e nel sacrificio 

eucaristico, nella Santa Messa. Quando ci chiedono, io mamma, 

io papà, noi coppia, che cosa possiamo fare per sentire la 

presenza di questi figli, per sentirli vivi? Vai da Gesù, 

inginocchiati davanti a Gesù, adoralo, cibati di Lui. Che bello 

pensare che, quando una mamma in attesa va alla Santa Messa, si 

ciba di Dio,  il figlio dentro la mamma si nutre anche lui di Dio... 

Che dono che ci fa Dio, pane, che prima era farina, spiga e poi 

chicco.  

 



 41 

Questa missione non ce l'ha solo il chicco di Dario, di Fabrizia: 

ce l'hanno tutti questi bambini. Noi amiamo dire che sono tutti 

dei chicchi d'amore, tutti, dal primo all'ultimo, non c'è differenza: 

sono tutti bambini nati al Cielo. La loro vita è nelle mani di Dio, e 

noi genitori tra cielo e terra non siamo dei sopravvissuti: siamo 

chiamati a essere dei testimoni della meraviglia di Dio, e se 

noi a modello di Maria diciamo il nostro “sì”, ci fidiamo e ci 

affidiamo, questo ci permetterà non solo e non tanto di 

accettare in modo passivo quello che ci succede, ma di 

accoglierlo e di accoglierlo come dono. Prima di essere un 

dovere o un diritto, i figli sono un dono, un dono di Dio: è 

secondario il fatto che nascano su questo mondo. Se noi partiamo 

da questo presupposto, allora riusciamo a comprendere 

questa pienezza, a sentirci pienamente genitori e a sentirci 

pienamente parte di un piano di Dio, della sua volontà che è 

bontà eterna, e che certo ha una componente di mistero - 

nessuno di noi infatti ha la risposta che copre il cento per cento 

delle domande. 

Concludo con un episodio: tredici anni e mezzo fa noi abbiamo 

trovato, come dico sempre io, il polo nord accanto a noi, ossia 

tanto freddo, tanto ghiaccio, a parte i nostri genitori, pochi amici, 

qualcuno che era già genitore tra cielo e terra. Abbiamo veramente 

trovato tanto freddo, pochissima empatia: anche quando abbiamo 

chiesto il corpicino di Chicco troppo tardi, cinque anni dopo 

(perché essendo sotto le venti settimane, la legge parla di un limite 

temporale di 24 ore). Anche da parte del ginecologo che mi ha fatto 

l'intervento, un ginecologo adesso in pensione, cattolico, che ha 

salvato tante vite dall'aborto: eppure in quel momento non aveva 

forse colto l'importanza della vita. Quando ci siamo incontrati di 

nuovo, un paio di anni fa, ad una Messa per i bambini nati in Cielo, 

ci siamo abbracciati, e lui mi ha detto: “Brava, che sei andata avanti 

perché solo adesso mi sono reso conto di questa che è la verità, che 

è parola di Dio, e che queste vite sono preziose, che queste vite 



 42 

hanno un senso. Avevi ragione!”. “Avevi ragione”, ma non 

perché aveva ragione Fabrizia, o perché ha ragione qualcun 

altro, ma perché è Dio l'artefice di tutto questo, di questa 

meraviglia: da allora ho seguito l’ispirazione di scrivere un libro 

per raggiungere più persone possibili, poi di scriverne un altro, 

perché un conto è sentire una testimonianza, un conto è 

elaborare il proprio lutto, guarire e poi risorgere. Cos'è la 

resurrezione da quello che noi chiamiamo lutto invisibile? È 

donarlo agli altri (“gratuitamente avete ricevuto, gratuitamente date”). 

Ecco la missione dei genitori tra cielo e terra: diventare testimoni 

per fare del bene a quella mamma, a quel papà che sono ancora nel 

buio, che magari si sentono sbagliati, perché hanno delle intuizioni, 

pensano che sia “roba” loro, invece è “roba” di Dio che gliel’ha 

messa nel cuore…Siamo stati chiamati per aiutare tantissimi 

genitori, perché tanti genitori hanno non solo bisogno di sentirselo 

dire, ma bisogno di sapere che la conferma è Dio, e la parola di Dio 

è questo pane di vita che si dona per tutti. Benedetto allora Dio 

che dal lutto, dalla sofferenza, dal dolore, dalle lacrime, 

fertilizza il campo affinché questi chicchi possano diventare 

spiga, possano diventare farina, pane, per donarsi al mondo 

intero, perché in questo pane c'è Dio! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 43 

2.4. SONIA PELLEGRINI di ADVM BOLOGNA 

ASSOCIAZIONE DIFENDERE LA VITA  

CON MARIA 

 

ADVM è un’associazione confessionale che nasce venticinque 

anni fa per iniziativa di don Maurizio Gagliardini, presidente 

dell’associazione, conquistato dalle parole di San Giovanni Paolo 

II nell’ Evangelium Vitae, dove Maria  viene chiamata “aurora del 

mondo nuovo” a cui affidare “la causa della vita”.  

L’associazione si occupa di diversi aspetti della vita nascente. 

Prima cosa, promuove convegni sulla medicina prenatale, con 

medici specialisti, per sensibilizzare i genitori che si trovano a dover 

affrontare una gravidanza difficile, alla cura del piccolo concepito, 

inteso già come “piccolo paziente”: una creatura fragile che ha 

diritto alla cura come tutti noi, anche se non è ancora venuto alla 

luce. L’obiettivo è quello di sensibilizzare i futuri genitori alla cura 

prenatale, invece di optare per soluzioni drastiche come l’aborto, 

lasciandoli liberi rispetto alla decisione finale, perché la scelta 

morale spetta a loro.  

A questo proposito ADVM ha collaborato alla nascita di un 

centro per la medicina prenatale proprio a Loreto. Inoltre, ha 

collaborato con la CEI per la nascita del Centro della Vita Nascente 

presso la casa di Santa Gianna Beretta Molla a Magenta, dedicato 

alle famiglie che si trovano di fronte a diagnosi prenatali difficili, 

perché non si trovino abbandonate e abbiamo supporto 

terapeutico e psicologico. 

Un altro grande interesse dell’associazione è rivolto alla pietà 

verso i bambini non nati, in particolare quelli che, per vari motivi, 

non sono richiesti dalle famiglie, per la sepoltura, entro le 

ventiquattr’ore (anche per mancanza di conoscenza: don Maurizio 

afferma che dalle telefonate ricevute emerge che sono soprattutto 

genitori con un’istruzione superiore a farne richiesta), e dei quali 

ADVM vuole farsi carico per il seppellimento, cercando fondi 



 44 

attraverso le sottoscrizioni e le iniziative locali. A questo proposito, 

è attiva una convenzione con l’Ospedale Sant’Orsola per la 

consegna dei piccoli feti per la sepoltura. Al momento siamo fermi 

per un problema di carenza di personale, per cui, di fatto, i feti non 

ci possono essere consegnati. Anche per questo motivo vi invito 

alla preghiera comunitaria del primo sabato del mese, perché questa 

situazione si sblocchi e i cuori delle persone preposte a questo 

servizio possano essere toccati dalla Grazia e si aprano alla Grazia. 

In particolare, il mio compito consiste nell’affidare a Maria la 

vita nascente durante un’ora di Adorazione Eucaristica, e la recita 

del Santo Rosario secondo le indicazioni proposte da don 

Maurizio. L’incontro si svolge ogni primo sabato del mese presso 

il Santuario del Corpus Domini in via Tagliapietre, alle ore 17:00, 

dove siamo accolti con grande attenzione dalla Comunità dei 

missionari Identes, che, tra l’altro, hanno nel loro carisma proprio 

la preghiera per i bambini non nati. All’interno del Santuario, Padre 

Antonio, il rettore, ha disposto l’utilizzo della cappellina di San 

Giuseppe per accogliere le ceneri dei piccioli feti. 

ADVM ha all’attivo un centro di ascolto telefonico. Le 

numerose telefonate ricevute evidenziano sempre più quanto sia 

profondo il senso di perdita e l’impatto nella vita delle famiglie 

colpite da una morte prenatale e quanto sia necessario fornire 

assistenza psicologica e medica. “Anche quando l’aborto è molto precoce 

e avviene quando la “pancia” non è ancora visibile, da moltissime donne (e 

uomini) viene vissuto come un’esperienza innaturale e traumatica e c’è grande 

bisogno di sentirsi legittimati nell’esprimere questo dolore, di condividere 

l’esperienza senza tabù, di ricordare, di celebrare chi è invisibile al mondo ,a 

sempre presente nei cuori”: queste sono le parole della dottoressa Maria 

Rosaria Montemurro, psicologa perinatale e psicoterapeuta 

familiare che collabora con ADVM. 

 

 



 45 

3. CONCLUSIONI 
 

LA PASTORALE PARROCCHIALE 
DELLA VITA NASCENTE, 

una proposta... 
 

“La donna, quando partorisce, è nel dolore, perché è venuta la sua ora;  
ma, quando ha dato alla luce il bambino, non si ricorda più della sofferenza, 

per la gioia che è venuto al mondo un uomo.  
Così anche voi, ora, siete nel dolore; ma vi vedrò di nuovo  

e il vostro cuore si rallegrerà e nessuno potrà togliervi la vostra gioia...” 
Gv 16,21-22 

 

Carissimo parroco, 
lo spettacolo della vita nascente, il miracolo di una mamma 

che vive la sua gravidanza1, proprio perché sempre più raro, è 
ormai diventata un’occasione preziosissima di evangelizzazione… 
e, aggiungerei, di pastorale! 

Sì, perché oltre ad una buona notizia che non ha bisogno 
di nostre parole e si impone a tutti (provocando tutti), forse è 
giunto il momento di dedicare ancor di più il nostro cuore di 
pastori a questi due cuori che incredibilmente battono insieme, e 
forse pure è ora di provare una pastorale che raggiunga davvero il 
cuore e la sorgente della vita, una pastorale non più solo 0-6 anni, 
ma ancora prima... 0-9 mesi! 

Pensiamoci: la biologia, la medicina e la psicologia sempre 
più stanno scoprendo quanto siano decisivi per la nostra vita adulta 
proprio i primissimi istanti prenatali della nostra vita2 -ma non può 
che essere così, perché nel principio sempre ci giochiamo tutto- … 
e non potrebbe essere lo stesso anche per la vita spirituale? Tanto 
più che, secondo la logica dell’Incarnazione, tutto nell’uomo, corpo 
ed anima, va insieme e insieme s’influenza… 

 
1 L’immagine di copertina che ben rende il mistero della vita prenatale è tratta da 

www.uncorpomihaidato.com 
2 La bibliografia degli studi scientifici sulla vita prenatale è in continua crescita e facilmente 
reperibile sul web: cfr. ad esempio www.noiaprenatalis.it, e le pubblicazioni “L’alba dell’io” o “I 
primi 1000 giorni d’oro” di Carlo Bellieni 

 

http://www.noiaprenatalis.it/


 46 

Una pastorale della vita nascente è quindi una pastorale per 
vivere in pienezza da subito la vita, accompagnando in questo le 
nostre giovani famiglie, o semplicemente i nostri giovani mamme 
e papà. Ma non solo… E’ una pastorale che può aiutare anche a 
vivere la morte prima della nascita, che sempre più accade nel 
grembo materno (in tanti modi infatti, spontanei o procurati, ormai 
gli esseri umani che vivono in terra solo l’esperienza del grembo 
materno sono molti di più di quelli che riescono a nascere...); 
sempre più ad ognuno di noi capita di raccogliere le lacrime di 
mamme, e papà, che piangono i loro bambini persi prima di 
nascere, o ancor più che sono sopraffatti dal dolore di non aver 
accolto la loro vita, spesso per non essere trovato gli aiuti necessari 
per non abortire. 

Concretamente, allora, cosa possiamo fare per le giovani 
mamme (e papà) della nostra parrocchia che vivono la 
meravigliosa avventura di una vita nascente? 

Concretamente, cosa possiamo dire e come possiamo 
aiutare le mamme (e i papà) nel dolore della morte che ha 
infranto una vita nascente? 

Le righe che seguono, che nascono da una quotidiana 
esperienza parrocchiale, sono solo semplici proposte e 
suggerimenti, anche solo per iniziare un percorso, per avviare una 
piccola (come quella vita) pastorale della vita nascente… magari 
scoprendo che può innescare un rinnovamento della pastorale di 
tutta la vita parrocchiale, fino a fare della parrocchia una culla 
vivente, un’oasi della vita risorta, cioè rinata e che sempre può e 
vuole rinascere!3 Raccoglieremo queste considerazioni attorno a 
quattro ambiti della PASTORALE PARROCCHIALE, che ne 
fanno una vera O.A.S.I. DELLA VITA NASCENTE.4 

 
3 Ci sono già stati d’altra parte in Italia, promossi dalla Pastorale della Salute della CEI in 
collaborazione l’Associazione Difendere la Vita con Maria, quattro convegni scientifici per 
sviluppare la riflessione su questa nuova pastorale della Vita nascente (cfr www.advm.org) Lo 
scritto presente vuol solo dare infatti un contributo, piccolo ma speriamo utile, a partire 
dall’esperienza quotidiana di un parroco. 
4 Anche se non può finire tutto qua... Siamo “essere natali” molto più che “mortali”, e in tutta la 
nostra esistenza non facciamo altro che vivere questo mistero natalizio, costitutivo della vita 
stessa. La vita è “vita nascente” non solo all’inizio, nei nove mesi prima della gravidanza; “vita 
nascente” è anche l’esperienza della rinascita spirituale che è il perdono; “vita nascente” è 
anche soprattutto l’esperienza della malattia fino alla morte, compimento del percorso che 

http://www.advm.org/


 47 

LA PARROCCHIA, 
O. A. S. I. DELLA VITA NASCENTE 

 
La “pastorale della vita nascente”5 può diventare una chiave di 

lettura per tutta la pastorale. La nostra vita nasce per rinascere: 
tutto deve portare alla rinascita, e ha quindi come paradigma 
i nove mesi del grembo materno, dal concepimento al venire alla 
luce di questo mondo. Tutta la vita che prepara alla nascita 
rappresenta la vita qui sulla terra -ricordandoci che la nostra vera 
nascita sarà la morte (il nostro vero “dies natalis”)6 

 

I) Educare alla Vita Nascente: → ORATORIO 
 
Prestare attenzione ai piccoli che devono imparare a crescere, 
mettendoli sempre al centro, come misura, di ogni azione pastorale. 
L’educazione davvero è cifra e paradigma di tutta la pastorale, ed 
“educare” significa “tirare fuori” (“e-ducere”), far sviluppare 
dall’interno ciò che c’è già dentro al bambino fino a portarlo “ala 
luce”, come succede nel grembo materno.  
Mettere i giovani al centro del lavoro educativo di una parrocchia, 
con l’oratorio, ma non solo; bisogna vivere in chiave educativa 
anche ogni atto nei confronti di ogni altra persona, anche 

 
rinnova del tutto la nostra vita, fino a farla sbocciare, nel travaglio del parto che è il dolore della 
morte, nella vita nuova per sempre!  
Quindi il discorso resta aperto e da completare, perché la pastorale della Vita Nascente sarà 
sempre Pastorale della... 

→ vita che inizia a nascere, nella gravidanza 
→ vita che rinasce, nel perdono 
→ vita che compie la rinascita, nella malattia fino alla morte! 

In queste pagine ci limitiamo però al tempo prenatale, l’inizio di tutto, la vita che può essere 
paradigma di tutto quella che ne consegue, perché proprio in quei nove mesi affonda tutte le 
sue radici... 
5 O “pastorale della vita prenatale”, della “vita natalizia”, della “vita naturale” -come dice il 

termine, participio futuro del verbo nasco da cui “natura = tutto ciò che porta alla nascita”. 
6 Nostro compito è vivere la nostra vita sulla terra come bimbi abbandonati nel grembo 

materno, consapevoli che la vera vita sarà quando nasceremo al Cielo. Come nei nove mesi del 
grembo materno, la nostra vita terrena, breve o lunga che sia, dovrà tenere in considerazione il 
fatto che saremo sottoposti a travagli e a prove, perché ogni parto comporta sempre una 
sofferenza grande -che, però, viene dimenticata subito dopo! Ad ogni parto, che sembra infinito 
e continuo, corrisponde una conquista della nostra anima, ed ogni piccolo parto prepara al parto 
finale, definitivo, quello che ci porterà tra le braccia del Signore, nostro padre (e madre). 
 



 48 

verso gli anziani, perché tutti quanti dobbiamo nascere, 
svilupparci -perché la vera maturità la raggiungeremo solo quando 
nasceremo in cielo. 
Non possiamo quindi non iniziare dalla formazione, per tutte le età 
e le condizioni, ed in particolare per i giovani, e specialmente per 
aiutare a vivere il Sacramento del Matrimonio, culla della vita. 
 
+ PASTORALE GIOVANILE: elaborando sussidi e 
preparando e testimonianze e percorsi a riguardo 
+ CORSI PER FIDANZATI: prevedendo ad esempio un 
incontro sugli aspetti biologici, medici, psicologici e spirituali dei 
nove mesi della gravidanza. 
+ PASTORALE MATRIMONIALE: partendo da tutto quanto 
sopra, e fornendo contatti per aiutare a vivere cristianamente la 
gravidanza, e preparando liturgie ed incontri di preghiera per le 
mamme e i papà in attesa 
 

 

II) Contemplare la Vita Nascente: → ADORAZIONE 
 
Rinnoviamo il nostro sguardo e il nostro pensiero sulla vita, 
adorando Colui che è la Vita stessa, che è sempre Nascente. 
Contemplando... fino a lascarci evangelizzare dalla stessa Vita 
Nascente. 
 

→ LA LITURGIA EUCARISTICA, fonte e culmine della vita 
 

La pastorale coinvolge innanzitutto, come sua fonte e culmine (cfr. il 
CVII), la Liturgia: la Santa Messa vista e vissuta come una 
nascita. La Santa Messa è un parto, è un nascere in terra al Cielo, 
è il sacrificio che ci salva proprio perchè ci fa rinascere; così tutti i 
Sacramenti, con le loro liturgie, sono esperienze che fanno 
rinascere. 
 

→ LA PREGHIERA, con i Bambini nati in Cielo e i Martiri 
 

Una pastorale che si basa sulla preghiera per e con i bambini 
abortiti e non nati, vittime e protagonisti di una vita vissuta sulla 



 49 

terra nel grembo materno e ora attivi nel grembo divino del Cielo: 
ricordarli nella Messa, e pregarli ad esempio mediante la Coroncina 
del Bambini nati in Cielo7, vivendo ogni Liturgia in comunione con 
loro. Ricordare, insieme a loro, anche tutti coloro che sono stati 
martiri, in questo lungo travaglio che è la vita quaggiù sulla terra. 
Promuovere quindi in particolare il culto dei martiri -loro che 
veramente hanno vissuto la morte come un “dies natalis”. 
 

→ LA SPIRITUALITA’, la via nascosta nel grembo 
 

Tutto questo è una spiritualità, un “modus vivendi” della vita dello 
spirito: un’infanzia spirituale che diventa una “infanzia del 
grembo materno”: vivere abbandonati, vivere nascosti.8 
Vivere così è vivere nella notte. Valorizzare la notte, in 
particolare con l’adorazione eucaristica9, come tempo 
quotidiano del tornare nel grembo materno. Vita di silenzio, di 
sacrificio, di offerta -perché questi bimbi si possono essere offerti!-
, scelta di martirio, scelta di vita eterna. Vita in cui si sceglie il cielo 
ed è quindi una vita tutta proiettata verso l’eternità. Una vita di 
ascolto, di comunione con Dio, come accade ad un bimbo nel 
grembo materno: ascolta, succhia tutto, tutto proteso verso la 
mamma, da cui felicemente dipende. Una vita in cui si galleggia, si 
nuota, si danza, in modo leggero.10 
 
La madre nel donare il proprio corpo per amore, esprime in 
pienezza il mistero del femminile: l’accogliere e il custodire nel 
proprio grembo la vita. Come la Vergine Maria, senza comprendere 
in tutta la sua profondità quello che accade dentro di lei, la donna 
si lascia trasformare nel cuore, nell’anima, nella mente e nel corpo 

 
7 Cfr. “La via nascosta dei bambini nati in Cielo” Ed. Ancilla, 2018, pag. 84-85 
8 Per i figli significa la gioia di accettare di essere invisibili, quasi “inesistenti” per il mondo: ultimi, 

piccoli, senza alcuna pretesa; per le mamme invece si vive la gioia di essere il cuore pulsante, 
ciò che da’ la vita, che permette la vita degli altri.  
9 Ci sono in Italia almeno un centinaio di esperienza di preghiera notturna: per avere 
informazioni su come avviare una cappella di adorazione eucaristica perpetua cfr. 
www.adorazioneucaristicaperpetua.it 
10 Questa leggerezza dipende nei bimbi nel grembo materno dalla loro libertà: libertà da ogni 

attaccamento, da ogni desiderio nostro, libertà che deriva dal non possedere nulla, spogliati così 
da non potere FARE nulla; solo ESSERE. 



 50 

per diventare culla del figlio che le viene donato. Nella notte uterina 
il segreto di Dio Creatore si rivela nel corpo che si espande, si fa 
spazio nel silenzio, prepara dare alla luce il Mistero stesso di un Dio 
che si fa carne e sceglie il corpo come tabernacolo in cui gustare la 
Sua Presenza. 
 
Ecco a riguardo alcuni strumenti possibili:  
+ LA TEOLOGIA DELLA VITA NASCENTE: cfr. gli Atti 
dei Convegni sulla Vita Nascente a cura di advm.org,  e i testi della 
Liturgia dell’Avvento e del Natale 
+ LA FILOSOFIA DELLA VITA NASCENTE: ad esempio il 
manuale “Filosofia della Nascita” di Silvano Zucal, Ed. Morcelliana e 
l’opuscolo “Filosofia della Nascita” di F. Agnoli  
+ LA SPIRITUALITA’ DELLA VITA NASCENTE, da parte 
del bambino11  come da parte della mamma, vivendo la gravidanza 
come paradigma della vita dello spirito, dell’accoglienza della 
Parola.12 Su questo è molto interessante l’esperienza del progetto 
di evangelizzazione degli sposi Emanuele e Marianna Davoli, cfr.  
www.uncorpomihaidato.com13 
 
 

III) Guarire le ferite della Vita Nascente: → SERVIZIO 
 
La parrocchia, secondo il sogno di Papa Francesco, come il pronto 
soccorso di quell’ospedale da campo che è la Chiesa, curando la vita 
nascente ferita con il Vangelo, la Liturgia e la preghiera 
accompagnati dall’amore fraterno concreto.  
A tal fine possono aiutare: 
 
+ LA SPERANZA DELLA SALVEZZA PER I BAMBINI CHE 
MUOIONO SENZA BATTESIMO (Documento della 

 
11 Alcuni spunti si possono trarre dal libretto già citato “La Via nascosta dei Bambini nati in 
cielo” alle pagine 31-36 
12 Cfr “9 mesi con Dio. Una preparazione spirituale alla nascita del proprio figlio” di Éline Landon;  
“Maternità Spirituale nella Vita Monastica” Suor M. Abir Hanna della Misericordia, Dicastero 
per i laici 
13 Il sito racconta la storia e le attività di Emanuele e Marianna, della Diocesi di Modena, che 
organizzano da anni un percorso spirituale molto originale di nove mesi, ricalcando i passi della 
crescita della vita nel grembo materno. 

https://www.ibs.it/libri/autori/%C3%A9line-landon


 51 

Commissione Teologica Internazionale del 2007), per un annuncio 
di speranza fondato teologicamente 
+ Il RITUALE DELLA CELEBRAZIONE DELLE ESEQUIE 
DEI BAMBINI NON BATTEZZATI 
+ LE INFORMAZIONI SUL SEPPELLIMENTO DEI 
CORPICINI DEI BAMBINI ABORTITI, consultando 
l’Associazione Difendere la Vita con Maria, www.advm.org. 
+ PREGARE PER E CON I BAMBINI NATI IN CIELO: ad 
esempio con la Coroncina già citata e con la “Novena dei Bambini 
nati in Cielo” e il libro “Se il chicco di frumento...” ambedue di Fabrizia 
e Dario Perrachon  
+ Alcune esperienze in atto per guarire dalle ferite spirituali 
dell’aborto, come gli incontri de LA VIGNA DI RACHELE, cfr. 
www.vignadirachele.org 
 
Inoltre è sempre più necessario un servizio nella società per 
promuovere una cultura della vita nascente: un servizio sociale 
innanzitutto, come quello che compiono le  attività delle nostre 
caritas parrocchiali, ma anche un servizio culturale appunto, per 
formare uno sguardo oggettivo sulla realtà, ricca di senso, in 
alleanza con la scienza attraverso conferenze, eventi,  
pubblicazioni14; senza trascurare l’impegno politico a favore della 
vita, tutta la vita, soprattutto la più fragile e nascosta. 15 
Fondamentale in tutto questo è poi la pastorale della salute, nel 
promuovere la dignità degli ammalati, con l’aiuto concreto e 
annunciando il Vangelo della Vita Nascente come chiave di lettura 
della vita sofferente: i malati, lo sappiamo, sono i parrocchiani più 

 
14 Diffondere e aiutare gli studi scientifici che fanno capire tutto ciò che ha a che fare con i nove 

mesi della gravidanza, dal punto di vista psicologico, biologico, filosofico (la famosa “filosofia 
della nascita”). Tutto quello che riguarda il rapporto tra bimbo e mamma, tutto ciò che sta 
scoprendo la medicina prenatale: il nostro corpo, il nostro carattere, si forma in quei nove mesi, 
ed è importantissimo quello che succede nel corpo della madre e come si ripercuote nel bimbo. 
Come anche approfondire il modo in cui il bimbo aiuta la madre (ad esempio con il 
“microchimerismo fetale”). In sunto, promuovere gli studi su questi nove mesi, da cui 
dipendono molti aspetti della nostra vita che ancora non conosciamo. 
15 Si fa fatica a menzionare tutte le associazioni che si dedicano a promuovere una società a 
favore di tutta la vita, soprattutto la più indifesa: nella mia esperienza ad esempio ho avuto 
modo di collaborare con il Movimento per la Vita (mpv.org), l’Associazione Papa Giovanni XXIII 
(apg23.org), Pro Vita e Famiglia (provitaefamiglia.it) 

http://www.advm.org/


 52 

preziosi non perché “fanno”, ma perché “sono”: un esercito 
nascosto ed invisibile per la salvezza di tutte le anime! 
 

 
IV) Annunciare la Vita Nascente: - INFORMARE 

 
Il mondo ha un bisogno disperato di speranza, cioè di buone e belle 
notizie, e l’evangelizzazione è sempre la prima e più urgente carità 
che possiamo donare agli uomini di questo mondo, oppresso e 
confuso da cattive notizie, da parole di morte; per una cultura della 
vita che faccia svanire la cultura di morte che sta spingendo al 
suicidio la nostra società. 
La vita chiede di essere raccontata, per essere donata e quindi 
compresa; tutti i social, i “mezzi” (“media”) della comunità 
parrocchiale16, sono strumenti potenti e preziosi per diffondere la 
speranza, raccontando, come si dice, “SoloCoseBelle”! 
 
 
Caro confratello,  
quanto scritto sopra è solo una traccia di una possibile 
PASTORALE PARROCCHIALE DELLA VITA 
NASCENTE, con alcune riflessioni; senza pretese, aperta ad ogni 
contributo per costruire insieme in questo cantiere sempre attivo 
...come la vita! 
 
Grazie, una preghiera! 

 
don Giulio Gallerani  

parroco dei Santi Pietro e Girolamo di Rastignano 
Bologna, 3406835491 - dongiu1976@gmail.com 

 
 
 

...portando tutto a Cristo,  
ed attingendo tutto da Lui,  

 
16 Coordinati ad esempio da una Commissione parrocchiale della Comunicazione che, 
attraverso i diversi media, racconti la vita della comunità. 



 53 

presente e attivo nella Sua Pasqua viva  
che è la Celebrazione quotidiana dell’Eucaristia, 
centro propulsore e di raccolta di tutte le attività  

della giornata, perché sempre più sia... 
L’EUCARISTIA, CELEBRATA, ADORATA, VISSUTA, 

LA “FONTE E IL CULMINE  
DELLA VITA” NASCENTE! 

 

 
Coroncina dei bambini nati in Cielo 

 

Introduzione: 

- Nel nome del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo. Amen.  

- L’Eterno riposo ... (3 volte) 

- Pater ...  Ave ...  Gloria ... 

 

Coroncina: 

Si utilizza la classica corona del santo Rosario,Nei grani grandi: 

- Cuore divino di Gesù, io Ti offro e Ti consacro,  

per mezzo del Cuore Immacolato di Maria, Madre della Chiesa,  

in unione al Sacrificio Eucaristico,  

le preghiere e le azioni, le gioie e le sofferenze di tutti i bambini abortiti 

e mai nati, di ogni tempo e luogo,  

in riparazione dei peccati e per la salvezza di tutte le anime,  

di ogni tempo e luogo,  



 54 

nella grazia dello Spirito Santo, a gloria del Divin Padre. Amen. 

Nei grani piccoli: 

- Gesù, Maria, Giuseppe vi amo, salvate anime! 

 

Conclusione: 

- Angelo di Dio...  

- Sia sempre benedetta la Santa ed Immacolata Concezione,  

  della beatissima Vergine Maria, Madre di Dio.  

- Gesù mio, perdona le nostre colpe, preservaci dal fuoco dell’Inferno, 

porta in Cielo tutte le anime, specialmente le più bisognose della tua 

misericordia.  

- Santi Arcangeli Michele, Gabriele, Raffaele,   pregate per noi.  

- San Giuseppe,      prega per noi. 

- Santi Innocenti Martiri,     pregate per noi. 

- Vieni Santo Spirito, riempi il cuore dei tuoi fedeli, accendi in essi il 

fuoco del tuo Amore (3 volte). 

- O Maria, sono tutto tuo, pensieri, parole ed opere, pensaci Tu.  

- Padre mio mi abbandono a Te, fa’ di me ciò che Tu vuoi, per la 

salvezza di tutte le anime, di ogni tempo e luogo.  

Nascondendoci nell’Eucaristia, nella Messa, 
 in una via totalmente diversa dalle altre, 
 insieme alla vita dei bambini innocenti, 

 diventiamo la vita di Cristo; 
 il Signore ci darà la ricompensa, il premio, 
 che è la vera vittoria, che toglie il peccato, 

 per la salvezza di tutte le anime. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 55 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 56 

 

 


